
205

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

Bioética: la ética del primer cuarto 
del siglo xxi

Bioethics: Ethics in the First Quarter 
of the 21st Century

Ramón Sanz Ferramola

Universidad Nacional de San Luis, Argentina

ramonsanzferramola@gmail.com

Luciana Mariñelarena-Dondena

Universidad Nacional de San Luis, CONICET, Argentina

lucianamd.psico@gmail.com

Resumen: Se busca redefinir epistemológica y políticamente la bioé-
tica, tomando en consideración las transformaciones metafísicas a las 
que estamos asistiendo en los tiempos actuales. En este derrotero de 
redefinición, consideramos que se trata de investigar las condiciones 
por las cuales lo que es llegó a ser lo que es, y de ese modo planificar 
las coordenadas de lo porvenir. Para ello proponemos un seguimien-
to histórico de las condiciones contextuales en que aparece la bioéti-
ca como un campo disciplinar de investigación y de transformación 
de realidades sociohistóricas. En tal recorrido vemos primero, las dis-
putas epistemológicas e institucionales de la bioética en su origen, y 
el modo en que la bioética se incardina en los procesos de conciencia 
ecológica y del advenimiento del capitaloceno. Se propone suplantar 
la ética con una bioética, asentada en el principio precautorio, en la 
heurística del temor y en una ciencia posnormal alejada del poder y 
al servicio de la comunidad.

Palabras clave: bioética, ecología, política, capitaloceno.



206

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

Abstract: We attempt to redefine bioethics epistemologically and 
politically, taking into account the metaphysical transformations we 
are witnessing in the present day. On this road to redefinition, we 
believe that involves investigating the conditions by which what is 
came to be what it is, and thus plan the coordinates of the future. 
To this end, we propose a historical review of the contextual condi-
tions in which bioethics emerged as a disciplinary field of research 
and transformation of socio-historical realities. In this becoming, we 
first see the epistemological and institutional disputes surrounding 
bioethics at its inception, and the way in which bioethics is em-
bedded in the processes of ecological awareness and the advent of 
the capitalocene. It aims to replace ethics with bioethics, based on 
the precautionary principle, the heuristics of fear, and a post-normal 
science removed from power and at the service of the community.

Keywords: Bioethics, Ecology, Politics, Capitalocene, Postnormal 
science.

Recibido: 1 de septiembre del 2025 
Aprobado: 26 de septiembre del 2025

Doi: 10.15174/rv.v18i37.873



207

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

No hay lengua madre, sino toma del 
poder de una lengua dominante en una 
multiplicidad política. La lengua se es-
tabiliza en torno a una parroquia, a un 
obispado, a una capital. Hace bulbo.

Deleuze y Guatari, Mil mesetas

Introducción

Ante cualquier categoría, no se trata de dar nuevas defini-
ciones o escribir lo que es (arte, museo, iglesia, ética, epis-

temología, bioética), sino de investigar las condiciones por las 
cuales lo que es llegó a ser lo que es, y de ese modo planificar las 
coordenadas de lo porvenir (Grupo de estudio).

“Bioética” como denominación, como eslabón semiótico 
implica un campo en disputa. Una disputa epistemológica que 
también es política en tanto y en cuanto lo epistemológico tiene 
vínculos indisolubles con la perspectiva política que le da sen-
tido y anclaje sociohistórico. Tal territorio conceptual agónico 
fue constituido por circunstancias epocales, que, a su vez, cons-
truyeron el perfil ontológico de nuestro momento existencial, 
en el que se vislumbran cambios profundos en una novedosa 
estructura sociopolítica que adviene: transformaciones vincu-
ladas, en primer término a la exacerbación antropocéntrica y 
capitalista de habitar el mundo, tan poderosa y nociva que ha 
adquirido escala geológica: nos referimos al Capitaloceno (Ha-
raway 20; Sanz Ferramola, Hambre 101).

Transformaciones que dan cuenta de un imperceptible y 
aciago sucesor y continuador letal del capitalismo, metamor-
foseándolo de productivo a financiero, con las terribles con-
secuencias de desocupación, pobreza y acumulación de poder 



208

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

que ello implica. El advenimiento del “tecnofeudalismo” (Va-
roufakis). 

Transformaciones que muestran el ocaso del Estado Nación 
y el advenimiento del Estado-Civilización (Mignolo). La mul-
tipolaridad y el Estado Civilización desafían el orden mundial 
liberal, de modo análogo a cómo la expansión colonial del Es-
tado Nación centroeuropeo afectó las civilizaciones no occiden-
tales. China, Rusia, India, Irán y Turquía buscan reconstituir 
sus propias civilizaciones frente al orden basado en reglas de 
Occidente, lo que amenaza al orden liberal unipolar. Frente a la 
larga preponderancia (desde finales del Siglo xv a nuestros días) 
del Estado Nación, la reconstitución civilizacional y la multi-
polaridad ofrecen alternativas al totalitarismo del orden liberal.

Transformaciones asentadas en una batalla cultural (Laje) en 
el que los sectores radicalizados de la derecha de milmillona-
rios y sus voceros, empoderada y orgullosa de sus principios y 
consignas de individualismo y mezquindad, asaltan e intentan 
apropiarse del pensamiento de Gramsci, para llamar a resistir 
en una lucha irracional por el consenso a partes de la sociedad 
que se ven altamente perjudicadas con sus políticas económicas 
de concentración monopólica de la riqueza y desprecio por la 
humanidad.

Y, en fin, en una transformación rectora, muy probablemen-
te la generadora de las transformaciones anteriormente aludidas 
y el eje por donde pasa nuestra propuesta de redenominación 
de ética en bioética: la bio (neo) ética asentada en la destitución 
de la separación de dos órdenes tradicional e intuitivamente 
distintos, a saber: cultura-sociedad y naturaleza. 



209

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

El origen epistémico-institucional de la bioética

El debate internacional en torno a la Declaración Universal sobre 
Bioética y Derechos Humanos en 2005 (UNESCO) puso de ma-
nifiesto dos posicionamientos, en muchos puntos divergentes 
e incluso irreconciliables, de la Bioética. Esta característica de 
inconmensurabilidad entre ambas perspectivas nos sugiere el 
carácter de paradigmas bioéticos, aludiendo a la categoría pro-
puesta por Thomas Kuhn. Para algunas/os la Bioética está re-
lacionada con la biomedicina y la biotecnología en general, y 
en tal sentido circunscripta a nuevas tecnologías reproductivas, 
de trasplante de órganos y tejidos, con genómica, con células 
madre, etc. Para otras/os, la Bioética debe incardinar su mirada 
reflexiva en la vida en general y, por lo tanto, debe vincularse 
sustancialmente con la cotidianeidad de la vida de los pueblos 
pensada holísticamente: exclusión-inclusión social, vulnerabili-
dad, guerra, paz, segregaciones, salud pública, desterritorializa-
ción, contaminación ambiental (Saada). En fin, la Bioética debe 
estar al servicio de los problemas y soluciones sociopolíticas que 
contribuyan al bienestar humano en armonía con la naturaleza.

En el origen mismo de la constitución de la bioética como 
campo disciplinar1 es posible distinguir, pues, un paradigma 
de bioética biomédica de un paradigma de bioética global. El 
primero vinculado especialmente a las vergonzantes y bochor-
nosas condiciones sociopolíticas de emergencia del Informe Bel-

1 En el texto hablamos del origen de la bioética en sus dimensiones epistemo-
lógicas e institucionales, como campo disciplinar autónomo. Sin embargo, 
fue Fritz Jahr quien acuñó el término “Bioética” en un editorial publicado 
en 1927 en la importante revista alemana de ciencias naturales Kosmos, y 
quien desarrolló luego en publicaciones de menor circulación su visión de 
un “Imperativo Bioético” asentado en la continuidad humanidad-naturaleza 
(Sass 20).



210

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

mont en Estados Unidos en 1978; el segundo, vinculado a la 
propuesta que Van Rensselaer Potter (Potter, Bioethics; Global) 
hace, retomando los caminos conceptuales de Aldo Leopold 
(Leopold).

El 26 de julio de 1972, Jean Heller publica en el diario New 
York Times un artículo titulado Syphilis Victims in the U.S. Study 
Went Untreated for 40 Years (Víctimas de sífilis en un estudio 
en eeuu no tratadas por 40 años), ante el cual hubo una reac-
ción de indignación y protesta social generalizada por los expe-
rimentos llevados a cabo en Tuskegee. En 1932 la sífilis era una 
epidemia preponderante en las comunidades rurales del sur de 
Estados Unidos. Consecuentemente, las autoridades crean un 
programa especial de tratamiento para esta enfermedad en el 
Hospital de Tuskegee, el único hospital para personas de raza 
negra que existía hasta entonces. Debido a esto, la sección de 
enfermedades venéreas del PHS (Servicio Público de Salud) de 
los Estados Unidos, decide llevar a cabo un estudio sobre la 
evolución de la sífilis (1932-1972). Esta investigación fue fi-
nanciada con fondos federales y se planteó como un estudio con 
personas con relación al curso natural de la enfermedad. Para 
alcanzar este objetivo, fueron seleccionados cuatrocientos varo-
nes de raza negra infectados con sífilis, y doscientos hombres 
de raza negra sanos, como grupo control. Su objetivo principal, 
era comparar la salud y longevidad de la población sifilítica no 
tratada, con el grupo control, y así observar su evolución. A los 
sujetos seleccionados para el estudio y que estaban enfermos no 
se les trató su enfermedad, sin embargo se les ofrecieron algunas 
ventajas materiales. Además, no se les informó acerca de la na-
turaleza de su enfermedad. Durante el estudio, ya en 1936, se 
comprobó que las complicaciones eran mucho más frecuentes 
en los infectados que en el grupo control, y diez años más tar-
de, resultó claro que la tasa de mortalidad era dos veces mayor 



211

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

en los pacientes infectados con sífilis. En el año 1942 se hace 
extensivo el uso de penicilina. Antes de su descubrimiento, la 
sífilis frecuentemente conducía al desarrollo de una enfermedad 
multisistémica, crónica, dolorosa y fatal. Sin embargo, los pa-
cientes enfermos que participan de estudio de investigación son 
privados del tratamiento con penicilina (Brandt 25). Más tarde 
se demostraría que sin el antibiótico la esperanza de vida de la 
persona infectada se reducía en un 20% (Beecher 1358). Ante 
el escándalo público suscitado por la noticia, la respuesta estatal 
consistió en la creación, en 1974, de la National Commission for 
the Protection of Human Subjects of Biomedical and Behavioral 
Research, que fue parte del United States Department of Health, 
Education, and Welfare hasta 1978, cuya disolución coincide 
con la publicación del Informe Belmont (Brandt 28). Todo ter-
minó en una invisibilización de los hechos y la completa ausen-
cia de condena legal a las instituciones y personas responsables 
(Universidad de Virginia). El ya clásico y bien ponderado, In-
forme Belmot (The National Comission) fue producto del traba-
jo de la comisión arriba mencionada, quien presentó el informe 
final en 1978. Dicha comisión, en la responsabilidad del equi-
po profesional, estaba integrada por: Michael S. Yesley, Barbara 
Mishkin, Duane Alexander, Bradford H. Gray, Miriam Kelty, 
Betsy Singer, Done Vawter y Tom Beauchamp. 

En realidad, y creemos que es importante repetirlo para que 
salga a la luz lo que creemos ha sido estratégicamente invisibili-
zado desde 1978, el Informe Belmont, piedra basal de la Bioética 
Biomédica, tiene pues, una procedencia oscura y vergonzante 
que ha quedado inscrita en su propio texto, cuyo contexto es-
tuvo vinculado directamente a la necesidad de paliar la tensión 
política suscitada por los experimentos de Tuskegee (Tealdi).

El texto del Informe hace evidente su vínculo con el experi-
mento llevado a cabo en Tuskegee, puesto que es el único expe-



212

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

rimento específico mencionado en él, además de los llevados a 
cabo en los campos de concentración de la Alemania Nazi. Dice 
el Informe Belmont:

Posteriormente, la explotación de prisioneros como sujetos de 
experimentación en los campos de concentración nazis, fue 
condenada como caso especial de flagrante injusticia. En este 
país (eeuu), en los años cuarenta, el estudio de la sífilis de Tus-
kegee utilizó negros de áreas rurales, en situación desventajosa 
para estudiar el curso que seguía aquella enfermedad al aban-
donar el tratamiento, una enfermedad que no era sólo propia 
de aquella población. A estos sujetos se les privó de todo tra-
tamiento ya demostrado efectivo a fin de que el proyecto no 
sufriera interrupción (The National Comission).

Paradójicamente, el texto citado, utilizado para dar funda-
mento al principio de Justicia en el Informe, comete una omi-
sión sustancial (¿acaso malamente intencionada?) al situar el ex-
perimento en “los años cuarenta”, no aclarando que tal práctica 
violatoria de los Derechos Humanos y Civiles (puesto que se 
trataba de personas negras) se había perpetuado, con consen-
timiento estatal hasta 1972, es decir, casi treinta años después 
de los Juicios de Núremberg y las altisonantes declaraciones del 
gobierno Estadounidense referidas al respeto por la dignidad 
humana desde fines de la Segunda Guerra Mundial. 

Al año siguiente de la publicación del Informe Belmont, en 
1979, uno de los redactores del informe, Beauchamp junto con 
James Childress, publicaron un libro que tuvo y aún tiene gran 
impacto y predicamento en el campo de la Bioética titulado 
Principios de Ética Biomédica. En él sus autores profundizan los 
tres principios declarados en el Informe Belmont (Respeto a las 
Personas, Beneficencia y Justicia), al que agregan un cuarto, 



213

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

denominado principio de No Maleficencia. Varias fueron las 
ediciones y revisiones del libro por parte de sus autores a lo 
largo de los años (Beauchamp y Childress), ampliamente citado 
y utilizado en el ámbito de las ciencias de la salud, al punto de 
ser considerado un texto cuya indisputabilidad lo ha convertido 
en el modelo procedimental de los –hoy tan en boga– comités 
de ética y bioética en los hospitales e institutos de investigación 
médica, y ha generado la idea de una Bioética unificada que no 
necesita de reflexiones ni revisiones teóricas, y que se presenta 
como el perfecto complemento del desarrollo de las ciencias de 
la vida y la biotecnología, con su gran poder de intervención en 
la vida humana. 

La revisión de la procedencia del paradigma de la Bioética 
Biomédica, pone ante nuestra mirada dos características com-
plementarias. En primer término, su procedencia a partir del 
Informe Belmont nos muestra su peligrosa cercanía con el ocul-
tamiento del racismo subyacente a algunas prácticas médicas 
estatales. En segundo término, en su formulación de principios 
universalmente aplicables, hay una desconsideración por las re-
laciones de poder colonial (Cunha y Lorenzo 122) vinculadas 
a una zonificación racial que sirvió y aún sirve (desde el año 
1500 hasta nuestros días) de fundamento para la imposición 
de la modernidad capitalista (Quijano 347) (que requiere para 
su funcionamiento y desarrollo de zonas sacrificables). De este 
modo establece como centro exclusivo de interés e intervención 
de la bioética a la relación médico paciente, como si la consti-
tución global del mundo se caracterizara por una globalidad de 
justicia médica y sanitaria, cuando en realidad, la constatación 
fáctica nos muestra la globalidad de la injusticia en tal materia.



214

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

Los caminos de la invisibilización de la Bioética Global

Desde nuestra perspectiva (Medina, Sanz Ferramola, Pesquin 
97), el paradigma de la Bioética Biomédica operó también otro 
ocultamiento –además del ocultamiento de su propia oscura 
procedencia con el caso Tuskegee y el Informe Belmont– que 
destituyó y casi deslegitimó al paradigma de la Bioética Global 
por mucho tiempo (Cunha y Lorenzo 120; Have ten Henk). 
Entonces, referirnos a la procedencia de la Bioética Global im-
plica, referirnos también a la genealogía de tal invisibilización, 
y en la medida de lo posible, acercarnos a alguna explicación de 
su causa. Dice Potter en su Global Bioethics:

Yo acuñé el término bioética para describir la conjunción entre 
los valores éticos y los hechos biológicos y en 1971 publiqué 
Bioética: puente hacia el futuro. Este concepto de Bioética fue 
formalizado también en un artículo en 1975. Sin embargo, un 
movimiento independiente en la Universidad de Georgetown, 
ha comenzado a utilizar el término bioética aplicándolo exclu-
sivamente a los problemas biomédicos en un centro reciente-
mente creado. Su director LeRoy Walters, declaró “Bioética es 
una rama de la ética aplicada a los estudios y prácticas de los 
desarrollos en el campo biomédico”. Fue implícito que el foco 
se desvió hacia la ética de individuos en relación a otros indi-
viduos y no en el sentido de Leopold […] La evidencia acerca 
de la exclusión de los problemas ecológicos y poblacionales 
está suficientemente documentado en la colección de ochenta 
y siete ensayos publicados en 1978 en el libro Contemporary 
Issues in Bioethics, editado por Tom L. Beauchamp del Insti-
tuto Kennedy y Le Roy Walters del Centro de Bioética de la 
Universidad de Georgetown (Potter Global 71-73). 



215

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

Potter se refiere al The Joseph and Rose Kennedy Institute for 
the Study of the Human Reproduction and Bioethics de la Univer-
sidad de Georgetown. Desde la inauguración del Instituto se 
definió a la bioética como una “ética biomédica”, y comenzó a 
gestarse el proceso de medicalización de la disciplina. Al respec-
to, es interesante el planteo del cubano Acosta Sariego, al decir: 

[…] esta nueva definición de bioética sirvió de alternativa y 
asidero ante la crisis metodológica y de fundamentación por 
la que atravesaba la ética médica tradicional ante los impresio-
nantes avances tecnológicos desarrollados bajo relaciones sani-
tarias asimétricas y en un entorno de inequidades en el acceso 
a los servicios de salud, y significó también un reduccionismo 
del ideal potteriano (Acosta Sariego 16).

Potter ve claramente cómo los ideales a corto plazo de la 
Bioética Biomédica no terminan de resolver el problema glo-
bal, cuando de lo que se trata es de la salud de la humanidad 
en su necesario vínculo con el equilibrio medioambiental. De 
ahí su crítica a una bioética que se queda en la teorización y 
la acción dirigida únicamente a lo individual. Esta crítica al 
individualismo bioético se completa con su crítica a una bioéti-
ca desarrollada para y por una sociedad opulenta, pensada casi 
exclusivamente para beneficio de los individuos que la constitu-
yen, sin prestar la debida consideración a sus enclaves geopolí-
ticos, y a la salud humana global. De ahí el “dilema del Dólar”: 
“El dilema del Dólar está presente en todo; el conflicto entre 
la ganancia monetaria del presente y el futuro de la salud es 
claramente un problema bioético, cuya solución demanda del 
acceso al conocimiento biológico” (Potter, Global 63).

Es claro que el paradigma de Bioética Global implicaba una 
profunda crítica al modelo de exclusión capitalista, que incluye 



216

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

una crítica a fondo del modelo económico-tecnocrático gene-
rador, por ejemplo, del paquete agronegocios-agrotóxicos (Sanz 
Ferramola, De Bensalem) en vínculo estrecho con el desarrollo 
de los organismos genéticamente modificados, que tanto daño 
en términos socio-ambientales está causando en nuestros días. 

Potter confesó ignorar la obra de Aldo Leopold en el mo-
mento de la escritura de su Bioethics: Bridge to the Future en 
1971, pero alcanzó, a último momento, a introducir una de-
dicatoria a su nombre que decía: “Este libro está dedicado a la 
memoria de Aldo Leopold, quién anticipó la extensión del con-
cepto ética al de bioética”. Además, en su libro Global Bioethics 
de 1988, Potter agrega el subtítulo Building on the Leopold Le-
gacy, dejando explícita la continuidad de su pensamiento con el 
de Leopold (Acosta Sariego 12). 

Con su discurso metafórico, Leopold considera que el mo-
delo capitalista de economía ha llevado a la humanidad a un 
deshumanizado modo de vincularse con la naturaleza, y allí ra-
dica su autodestrucción.

Toda profesión necesita tener una pequeña manada de epítetos 
y una pastura donde ellos puedan correr en libertad. En con-
secuencia los economistas deben encontrar un espacio libre en 
algún lugar, para sus míseras mascotas tales como: la submar-
ginalidad, la regresión, y la rigidez institucional… Las regiones 
arenosas sirven como un área pálida blanca de placer, en forma 
y tamaño semejante a esos mapas lunares, donde cada punto 
representa paisajes punteados monótonos y uniformes. En re-
sumen los condados de arenas son pobres. A veces en junio, 
cuando veo los dividendos no ganados de las gotas de rocío 
sobre cada lupin, yo tengo dudas acerca de la real pobreza de 
la arena. En las granjas más solventes no crecen los lupines, 
mucho menos recogen un arco iris diario de joyas. Si ellos lo 



217

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

hicieran, el oficial de control de malezas, que rara vez ve ama-
neceres con rocío, sería sin duda el que insistiría en que se cor-
taran. ¿Los economistas conocen a los lupines? (Leopold 102).

La Ética de la Tierra, desarrollada en la tercera parte de su A 
Sand County Almanac publicado en 1949, propone un cambio 
de paradigma político y económico que haga volver a la huma-
nidad sobre sus pasos modernos, de modo tal que, en lugar de 
pensar y actuar como el conquistador de la naturaleza, como a 
principios del siglo xviii proponía Francis Bacon en su Novum 
Organum (Sanz Ferramola, La procedencia), debiera situarse 
como un humilde miembro de la comunidad-naturaleza. En 
tal sentido dice Leopold, la ética de la tierra simplemente am-
plía los límites de la comunidad, incluyendo, al suelo, al agua, 
las plantas y los animales, a lo que se denomina en conjunto la 
tierra […] la ética de la tierra cambia el rol del Homo sapiens, de 
conquistador a un sencillo miembro y ciudadano de la comu-
nidad de la tierra (204).

Es claro, pues, que la propuesta de la Bioética Global de 
Leopold-Potter está asentada en la crítica al modelo de acumu-
lación, consumo y sojuzgamiento (a la humanidad, pero tam-
bién a la naturaleza) capitalista. Pero, además, este paradigma 
requería necesariamente una acción política tal que reconstitu-
yera la trama de una humanidad igualitaria y socialmente justa. 
Consideramos que la respuesta al por qué de la invisibilización, o 
del olvido (Wilches Flórez 81) o del ocultamiento del paradigma 
de la bioética global de cuño potteriano, está fuertemente relacio-
nado con esta intencionalidad política contrahegemónica. 



218

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

La bioética, la conciencia ecológica y la cibernética

El paradigma de la bioética global tiene además una sincroni-
cidad profunda con los movimientos de conciencia ecológica 
suscitados luego de la Segunda Guerra Mundial, especialmente 
en la década de 1960. Una de las primeras voces en levantarse 
en este sentido es la de Rachel Carson:

De igual modo, los productos químicos se diseminan por los 
sembrados, o por los bosques, o por los jardines, se alojan du-
rante largo tiempo en las cosechas y penetran en los organis-
mos vivos, pasando de uno a otro, en una cadena de envene-
namiento y de muerte. O se infiltran misteriosamente por los 
arroyos subterráneos hasta que emergen mediante la alquimia 
del aire y el sol, se combinan en nuevas formas que matan 
la vegetación, enferman al ganado y realizan un desconocido 
ataque en aquellos que beben de los antaño puros manantiales 
(Carson 18).

Sin embargo, el hecho más relevante de conciencia ecológica 
se produce en el año 1972 después con la publicación del influ-
yente y alarmante Informe Meadows. Los límites del crecimiento, 
que había sido encargado por el Club de Roma en 1968. En él 
se advierte de los peligros del voraz industrialismo y producti-
vismo que desdeña los límites de la finitud de los recursos y ma-
terias primas del planeta para proponer un desarrollo infinito 
(González Gómez).

En este punto vemos confluir los esfuerzos de la bioética 
global y la reflexión sobre el devenir de la tecnología que pro-
pone Hans Jonas (El principio de responsabilidad) con su ética 
de la responsabilidad, cuyo punto de partida es la revisión del 
concepto de naturaleza. La antigua concepción de la naturaleza 



219

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

era la visión de algo duradero, permanente, sometida a ciclos 
y a cambios que no rompían la aparente estabilidad, como sí 
sucedía con la pretérita acción del ser humano. De ahí la fuerza 
de la distinción clásica entre nomos y fysis, y la férrea distinción 
ontológica entre ambos órdenes. En aquel mundo de raíces 
griegas clásicas, los seres humanos no tenían ninguna responsa-
bilidad, ni individual ni colectiva sobre los procesos naturales. 
El quiebre de aquel mundo sobreviene con el advenimiento de 
la cibernética, es decir con la invención de los mecanismos de 
autorregulación de las máquinas productoras de fuerza.

En 1782 James Watt patentó el regulador centrífugo para su 
máquina de vapor, un dispositivo cuyo movimiento de ascenso 
y descenso movía una válvula de estrangulación colocada entre 
la caldera y el cilindro, cuyo sentido era la regulación de la en-
trada del vapor necesario para el funcionamiento. Lo novedoso 
e interesante de esta función autorreguladora de la propia má-
quina, radica en que es la misma máquina, utilizando una parte 
de la presión de vapor (que constituye el sentido y objetivo mis-
mo de la máquina, es decir, fuerza a partir del vapor que mueve 
un eje engranado) controla la presión del vapor a efectos de la 
perdurabilidad del movimiento de la misma máquina (de lo 
contrario, un ser humano debería controlar la presión del vapor 
durante todo el tiempo de funcionamiento de modo que nunca 
exceda los valores que atenten contra su integridad mecánica). 
Con este invento se da paso por primera vez a la función auto-
rreguladora de la tecnología. Para que esta autorregulación sea 
posible, una parte del rendimiento debe ser reconducida desde 
el final de la serie causal (por ejemplo, la fuerza de la presión 
del vapor para mover las ruedas del tren sobre las vías) a un 
dispositivo de control que se encuentra en un punto del sistema 
muy anterior, para producir un feedback (retroalimentación, re-
troconexión) que permite que la máquina se “cuide” a sí misma. 



220

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

Más de ochenta años después, en 1868, Clark Maxwell pro-
porcionó la primera explicación teórica de este tipo de mecanis-
mo en un estudio presentado a la Royal Society bajo el título de 
On governors. Y otros ochenta años después, en 1948, Norbert 
Wiener, del Massachusetts Institute of Technology, propuso una 
nueva ciencia con el nombre de “cibernética” como una ca-
racterística de la Segunda Revolución Industrial. Su diferencia 
mostraba que la Primera Revolución Industrial se caracteriza 
por el diseño y la construcción de máquinas de producción de 
fuerza. La función de control del dispositivo regulador se limi-
taba a garantizar que la máquina funcionase constantemente, y 
todos los efectos de su invención que Watt y sus contemporá-
neos estaban en condiciones de prever se referían sin duda a la 
fuerza de impulsión que las nuevas máquinas iban a proporcio-
nar, así como a su aprovechamiento económico.

La moderna tecnología, por encima de la mera producción 
y aplicación de fuerza, tiende en medida creciente a unir la má-
quina de producción de fuerza con mecanismos de tipo robot, 
esto es, con mecanismos que sustituyen en el control y manejo 
de la máquina a la percepción y a la capacidad de juzgar del 
ser humano (del mismo modo que la máquina de producción 
de fuerza sustituyó a los brazos del hombre). A diferencia de 
la técnica aplicada a las máquinas de producción de fuerza, el 
control automático es una rama de la técnica de comunicación 
de información. La aparición y el auge de estos mecanismos de 
control, junto con el hecho de que sustituyen a funciones hu-
manas de un tipo totalmente diferente que las sustituidas por la 
mera máquina de producción de fuerza, es decir, mecanismos 
que emulan funciones superiores humanas, llevan a Wiener 
(128) y a otros a hablar de una Segunda Revolución Industrial.

Pero la cibernética trae consigo, además de un impresionan-
te desarrollo de la tecnología y de su eficiencia para transformar 



221

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

la dimensión de la materialidad, una transformación que co-
mienza siendo epistemológica y termina siendo metafísica:

El entendimiento del hombre tiene una fuerte y, según pare-
ce, irresistible inclinación a interpretar las funciones humanas 
con arreglo a las categorías de los artefactos que las sustituyen, 
y los artefactos con arreglo a las categorías de las funciones 
humanas que cumplen. La máquina de producción de fuer-
za con sus palancas y piezas articuladas y con su insaciable 
consumo de combustible era un enorme esclavo, y al revés, 
el cuerpo humano o animal una máquina de producción de 
fuerza que consume combustible. El moderno mecanismo de 
control suele ser caracterizado como capaz de percibir, reac-
cionar, adaptarse, tender a objetivos, recordar, aprender, tomar 
decisiones, obrar inteligentemente y en ocasiones incluso de 
tener emociones (esto último, sin embargo, solamente cuando 
algo no funciona), y en correspondencia con ello el hombre y 
las sociedades humanas se conciben y explican como mecanis-
mos de feedback, sistemas de comunicación de información o 
máquinas de calcular (Jonas, El principio vida 163).

Se va produciendo una mimetización e indiferenciación en-
tre la mente que diseña y crea la tecnología y las capacidades y 
eficiencia del desarrollo tecnológico. Ésta es la razón de la firme 
creencia de que es la misma tecnología la que va a salvarnos de los 
perjuicios que la tecnología causa. La falsa creencia iluminista del 
progreso indefinido en un mundo finito es la que sostiene este 
mito. Creencia que se ha venido construyendo y sosteniendo des-
de los orígenes mismos de la modernidad con la instauración del 
dogma del optimismo epistemológico. Perspectiva epistémico-
política que se viene preparando desde la hegemonización epis-
temológica del eficientismo cognoscitivo propuesto ya desde la 



222

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

primera modernidad en el 1500 (Dussel) y vinculado al opti-
mismo epistemológico en base a la doctrina de la verdad mani-
fiesta, que pretende un absurdo conocimiento absoluto de los 
procesos naturales para poder apropiarse de la naturaleza. Basta 
recorrer las páginas de la novela utópica La Nueva Atlántida de 
Francis Bacon publicada en 1626, para encontrar expuesto el 
proyecto de modernidad conquistadora de la naturaleza, de los 
territorios y de la humanidad misma. Proyecto epistemológico 
que es a la vez político, avalado y puesto en funcionamiento por 
el despliegue de ejércitos imperiales. El cogito cartesiano com-
parte esa idea y la convierte en su centro epistemológico, que 
desencadenará la vía de pensamiento imperial ubicuo, en tanto 
universalidad construida como discurso de poder, universalidad 
abstracta o universalismo descarnado, en términos de Aimé Cé-
saire (Césaire). 

Este mito del progreso indefinido, a la vez epistemológi-
co-tecnológico y político que no repara en las consecuencias 
nefastas que genera, y que ha traído como consecuencia la 
destrucción del equilibrio ecológico a la vez que la acumulación 
de riqueza y territorio, es de suyo el objeto de reflexión primor-
dial de bioética. En primer término, la bioética debe encargar-
se de destituir esta visión que niega decididamente cualquier 
derecho teórico a pensar en la naturaleza como algo que haya 
de ser respetado, pues la ha reducido a la indiferenciación de 
casualidad y necesidad, y la ha despojado de la dignidad de los 
fines. Las nuevas condiciones en que la técnica muestra su po-
der destructivo con la naturaleza hace que ninguna de las éticas 
propuestas hasta el momento sean aplicables a tales circuns-
tancias, sobre todo porque las éticas antecedentes solo piensan 
el pasado y el presente inter-humano, mientras que el poder 
tecnológico de intervención en la naturaleza, requiere la nece-
sidad de pensar éticamente el futuro y el presente y el pasado 



223

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

de las relaciones inter-humanas en un marco de relaciones de 
la humanidad con la naturaleza (Jonas, El principio de respon-
sabilidad). A partir mediados del siglo xx queda manifiesta la 
tremenda vulnerabilidad de la naturaleza frente al poder de la 
intervención técnica de la humanidad y con el nuevo poder 
técnico de desencadenamiento de series causales, también ha 
desaparecido la contigüidad espacio temporal de la acción hu-
mana y el carácter acumulativo de sus acciones. La técnica, que 
antes del siglo xx era un medio en grado finito (por ejemplo, 
para la adquisición de bienestar y confort), se ha transformado 
en un impulso infinito de dominación en términos de progreso. 
Es el “triunfo del homo faber sobre el homo sapiens” dirá Jonas, 
lo cual implica una transformación íntima del ser humano, y 
por eso la tecnología cobra significación ética. La frontera entre 
el Estado y la Naturaleza se ha disuelto, y con ella la frontera 
entre lo artificial y lo natural. 

A partir de este análisis, Jonas propone concomitantemente, 
por un lado, un imperativo moral de protección en su vulnera-
bilidad al mundo físico. El imperativo categórico kantiano que 
originalmente tenía aplicación intersubjetiva se ha reconverti-
do: el nuevo imperativo del homo faber se dirige más a la política 
pública que al comportamiento privado. “No pongas en peligro 
las condiciones de continuidad indefinida de la humanidad en 
la tierra” o “Incluye en tu acción presente como objeto también 
de tu querer la futura integridad del ser humano”. De ahí que, 
“la esencia modificada de la acción humana modifica la esencia 
básica de la política” (Jonas, El principio de responsabilidad 37). 
Por otro lado, propone una la heurística del temor (a modo 
de un segundo imperativo categórico bioético), una sabiduría 
propia, inmanente al miedo y al temor, que va a informar la 
teoría ética de la responsabilidad. La rehabilitación cognitiva 
que Jonas hace del temor es uno de los aspectos más llamativos 



224

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

de su pensamiento frente a esta vieja tradición que le negaba 
dicho poder. El miedo o temor cumple una función heurística: 
nos descubre el bien a preservar a través del sentimiento (de 
miedo/temor) que nos produce el mal imaginado. Representar-
nos imaginativamente los males futuros, que se pueden derivar 
de nuestras acciones e invenciones del presente, hace movilizar 
nuestros sentimientos de miedo y temor ante las consecuencias 
de dichos males.

De modo que, si bien la heurística del temor no tiene la 
última palabra en la búsqueda del bien, sí que debe tener la pri-
mera palabra en la evitación del mal. Llegamos aquí al corazón 
de la “ética orientada al futuro”, cuyo primer deber es “procurar 
la representación de los efectos remotos”. Este principio de pre-
caución que para Jonas significa “mandato de cautela” o man-
dato de cuidado, lo cual es otro modo terminológico de hacer 
referencia al principio de precaución, hermano de la heurística 
del temor (González Gómez 133). Esta categoría de “precau-
ción” se liga a una nueva idea de comportamiento humano en 
su relación de equilibrio y sostenibilidad con el entorno. Sus 
fundamentos teóricos sirven de impulso a su dimensión activa y 
pragmática. Fundamentos que deben ayudar a definir y a regu-
lar los límites de la certidumbre-incertidumbre y del riesgo me-
diante nuevas modalidades de cómputo temporal de los efectos 
de las acciones humanas. De este modo se genera un concepto 
alternativo de “racionalidad responsable”, capaz de abordar el 
futuro y sus riesgos con el concurso de la bioética y de la acción 
política. Este principio presupone y fomenta virtudes privadas 
y públicas –políticas– como la responsabilidad, el respeto, la 
prevención, la obligación de saber e informar y la obligación 
de compartir el poder, es decir: las deliberaciones, decisiones y 
acciones sobre los asuntos públicos.



225

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

Conclusión

Es importante aclarar que la racionalidad responsable de la pre-
caución no supone una evaluación negativa de la tecnociencia, 
ni tampoco una restricción a la investigación; lo que sí exige es 
una clara conciencia de la responsabilidad en todas las fases del 
proceso tecnocientífico y productivo. Sin duda, el principio de 
precaución resulta una actitud cívica y social con la que regir las 
obligaciones de individuos y empresas, pero sobre todo es un 
principio que debe regir una bioética de las políticas públicas 
con el objetivo de lograr una sociedad sostenible. La aplicación 
práctica de esta doctrina debe sobreponerse al descrédito 
venido de las connivencias que existen entre empresas, poderes 
políticos, comités científicos de asesoramiento e incluso pode-
res judiciales, nacionales e internacionales, que a menudo son 
excesivamente condescendientes con los delitos medioambien-
tales, que a la larga o a la corta terminan dañando los Derechos 
Humanos.

En este punto, resulta imprescindible que la bioética encuen-
tre cobijo y asidero en otra perspectiva epistemológica, distinta 
de aquella que nos guio hacia la catástrofe. La idea de una cien-
cia posnormal, propuesta por Funtowicz y Ravetz (Funtowicz y 
Ravetz) funciona como descentramiento del modelo epistemo-
lógico que magistralmente Thomas Kuhn definió como cien-
cia normal, con las características propias de la vía cartesiana 
del pensamiento moderno. Estos autores nos muestran de qué 
modo se produce la injerencia de ciencia en la dimensión social, 
que se caracteriza por un acrecentamiento de la incertidumbre y 
el riesgo. Es decir, la ciencia básica en las condiciones controla-
das del laboratorio es sólo una “simulación” de su aplicación en 
el territorio, y dicha simulación está asentada en la considera-
ción del espacio como un espacio abstracto, y por eso decimos 



226

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

que se trata de una simulación que epojeiza maliciosamente a la 
sociedad y a la naturaleza en su ecosistema. A medida que nos 
alejamos de las condiciones controladas del laboratorio, pasan-
do por la tecnología, va creciendo la incertidumbre y el riesgo 
de su aplicación, en tanto la aplicación de la tecnología tiene 
consecuencias directas en la sociedad y/o la naturaleza. Ejemplo 
de este avance riesgoso de la tecnología sobre el territorio son 
los extractivismos (Gudynas 20), cuya tecnología de mercan-
tilización de la naturaleza, a la vez, la degrada destruyéndola 
y, consecuentemente, destruye las condiciones existenciales de 
quienes habitamos ese territorio devenido espacio abstracto. De 
ahí que el planteo fundamental de la ciencia posnormal sea ha-
cer ciencia para y por la gente, siempre con un ojo puesto en los 
contornos que la bioética nos marca, porque de otro modo la 
ciencia deshumanizante trae como su necesaria consecuencia la 
destrucción y la injusticia social del capitaloceno (Haraway 24).

Referencias

Acosta Sariego, José Ramón. “La Bioética de Potter a Potter”. 
Bioética para la sustentabilidad, José Ramón Acosta Sariego 
(ed.). Publicaciones Acuario. Centro Félix Varela, 2002, pp. 
13-26.

Beauchamp, Tom L. y Childress, James F. Principios de Ética 
Biomédica. Masson, 1999.

_____. Principles of Biomedical Ethics. Oxford University Press, 
2009.

Beecher, Henry K. “Ethics and Clinical Research”. The New 
England Journal of Medicine, vol. 274, núm. 24, junio 1966, 
pp. 1354-1360.



227

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

Brandt, Allan M. “Racism and research: The case of the Tuske-
gee Syphilis study”. The Hastings Center Report, vol. 8, núm. 
6, diciembre 1978, pp. 21-29.

Carson, Rachel. Primavera Silenciosa. Luis Caralt Editor, 1964.
Césaire, Aimé. Discurso sobre el colonialismo. Akal, 2006.
Cunha, Thiago y Lorenzo, Cláudio. “Bioética global en la pers-

pectiva de la bioética crítica”. Revista Bioética, vol. 22, núm. 
1, enero-abril 2014, pp. 116-125.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. Mil mesetas. Capitalismo y es-
quizofrenia. Pre-Textos, 2004.

Dussel, Enrique. Política de la liberación. Historia mundial y 
crítica. Editorial Trotta, 2007.

Funtowicz, Silvio O. y Jerome R. Ravetz. “La Ciencia posnor-
mal: Ciencia con la gente”. Icaria Editorial, 2000.

González Gómez, Germán. “El ‘principio de responsabilidad’ 
de Hans Jonas a la luz de la conciencia ecológica”. Nómadas. 
Revista Crítica de Ciencias Sociales y Jurídicas, vol. 46, núm. 
2, 2015, pp. 125-146.

Grupo de Estudio “Las nociones de transmodernidad y plu-
riversidad en la Filosofía de la Liberación y el giro deco-
lonial”. “Entrevista a Walter Mignolo (segunda parte): 
Pensar a partir de lo destituido que sea relevante política y 
éticamente en el presente”. Revista de Filosofía (La Plata), 
vol. 55, núm. 1, junio-noviembre 2025, e120. https://doi.
org/10.24215/29533392e120

Gudynas, Eduardo. “Múltiples paradojas: ciencia, incertidum-
bre y riesgo en las políticas y gestión ambiental de los extrac-
tivismos”. Polisemia, vol. 14, núm. 25, enero-junio 2018, 
pp. 5-37.

Haraway, Donna. “Antropoceno, Capitaliceno, Plantaciono-
ceno, Chthuluceno: generando relaciones de parentesco”. 



228

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

Revista Latinoamericana de Estudios Críticos Animales, vol. 
3, núm. 1, junio 2016, pp. 15-26.

Have, Henk ten. “La bioética necesita bayonetas”. Germán 
Solinis (dir.), ¿Por qué una Bioética Global? Vigésimo 
Aniversario del Programa Bioética de la UNESCO. Organi-
zación de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia 
y la Cultura, 2015.

Jonas, Hans. El principio de responsabilidad. Ensayo de una ética 
para la civilización tecnológica. Editorial Herder, 1995.

_____. El principio vida. Hacia una biología filosófica. Trotta 
Editorial, 2000.

Laje, Agustín. La batalla cultural: Reflexiones críticas para una 
Nueva Derecha. HarperCollins México, 2022.

Leopold, Aldo. A Sand County Almanac and Sketches Here and 
There. Oxford University Press, 1949.

Medina, Ana, Ramón Sanz Ferramola y Patricia Pesquín. 
“Bioética y geopolítica del conocimiento: procedencia y crí-
tica decolonial”. Revista Redbioética UNESCO, año 7, vol. 1, 
núm. 13, enero-junio 2016, pp. 90-102.

Mignolo, Walter. “El ocaso del estado-nación y el amanecer 
del estado-civilización”. Revista Bordes, 19 de junio 2025, 
https://revistabordes.unpaz.edu.ar/el-ocaso-del-estado-na-
cion-y-el-amanecer-del-estado-civilizacion/

Potter, Van Rensselaer. Bioethics: Bridge to the Future. Englewood 
Cliffs / Prentice-Hall, 1971.

Potter, Van Rensselaer. Global Bioethics: Building on the Leopold 
Legacy. Michigan State University Press, 1988.

Quijano, Aníbal. “Colonialidad del Poder y Clasificación So-
cial”. Journal of World-Systems Research, vol. 1, núm. 2, vera-
no-otoño 2000, pp. 342-386.



229

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 205-230

Saada, Alya. “Introducción”. Estatuto Epistemológico de la Bioé-
tica. Volnei Garrafa, Miguel Kottow y Alya Saada (coords.), 
Universidad Autónoma de México / Red Latinoamericana y 
del Caribe de Bioética de la Unesco, 2005.

Sanz Ferramola, Ramón. “De Bensalem a Macondo. Entre la 
tierra del optimismo epistemológico y El territorio de la des-
posesión biotecnológica”. Revista Argentina de Enseñanza de 
la Ingeniería, vol. 5, núm. 10, 2016.

Sanz Ferramola, Ramón. “Hambre al Sur. Bioética en tiempos 
de Capitaloceno”. Revista Redbioética/Unesco, año 10, vol. 1, 
núm. 19, enero-junio de 2019, pp. 92-105.

Sanz Ferramola, Ramón. “La procedencia de la ontología dua-
lista: entre el proyecto de modernidad científica y el neoe-
xtractivismo”. Pacha. Revista de Estudios Contemporáneos del 
Sur Global, vol. 2, núm. 5, agosto 2021, e21067. 

Sass, Hans. “El pensamiento bioético de Fritz Jahr 1927-1934”. 
Aesthethika: Revista Internacional sobre Subjetividad, Política 
y Arte. vol. 6, núm. 2, abril 2011, pp. 20-33.

Tealdi, Juan Carlos. “Los principios de Georgetown: análisis 
crítico”. Estatuto Epistemológico de la Bioética. Volnei Garra-
fa, Miguel Kottow y Alya Saada (coords.), Universidad Au-
tónoma de México / Red Latinoamericana y del Caribe de 
Bioética de la UNESCO, 2005, pp. 35-53.

The National Comission for the Protection of Humans Sub-
jects of Biomedical and Behavioral Research. Informe Bel-
mont: Ethical Principles and Guidelines for the Protection of 
Human Subjects of Research, 30 de septiembre 1978. https://
www.hhs.gov/ohrp/regulations-and-policy/belmont-report/
index.html

UNESCO Organización de las Naciones Unidas para la Educa-
ción, la Ciencia y la Cultura. Declaración Universal sobre 
Bioética y Derechos Humanos. 2005.



230

Bioética: la ética del primer cuarto del siglo xxi

University of Virginia. Final Report of the Syphilis Study Lega-
cy Committee. 20 de mayo de 1996. https://www.tuskegee.
edu/Content/Uploads/Tuskegee/files/Bioethics/Syphi-
lisStudyCommitteeReport.pdf

Varoufakis, Yanis. Tecnofeudalismo. El sigiloso sucesor del capita-
lismo. Editorial Ariel, 2024.

Wiener, Norbert. Cibernética y sociedad. Editorial Sudamerica-
na, 1988.

Wilches Flórez, Ángela María. “La Propuesta Bioética de Van 
Rensselaer Potter, cuatro décadas después”. Opción, vol. 27, 
núm. 66, septiembre-diciembre 2011, pp. 70-84.


