
259

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

La naturaleza como comunidad 
en la ética de Aldo Leopold 

Nature as Community in Aldo Leopold’s ethic

Mónica Uribe Flores

Universidad de Guanajuato

uribe@ugto.mx

Resumen: Aldo Leopold es considerado el más influyente conser-
vacionista estadounidense del siglo xx. En el libro titulado A Sand 
County Almanac (1949), Leopold propuso una ética ecológica, ba-
sada en el reconocimiento de la interdependencia que sostienen los 
miembros bióticos y abióticos de una comunidad, de la cual los seres 
humanos formamos parte.  En este artículo se presentan las ideas de 
Leopold sobre la necesidad de desarrollar una ética de la tierra que 
trate las relaciones humanas con el resto de la naturaleza, bajo la 
expectativa de que una mayor conciencia ecológica contribuirá con 
la participación respetuosa de los humanos en la comunidad de la 
tierra. 

Palabras clave: ética, ecología, interdependencia, comunidad, entor-
no natural.

Abstract: Aldo Leopold is considered the most influential Ameri-
can conservationist of the 20th century. In his book, A Sand County 
Almanac (1949), he proposed an ecological ethic based on the rec-
ognition of the interdependence of the biotic and abiotic members 
of a community, of which humans are a part. This article presents 
Leopold’s ideas on the need to develop a land ethic that addresses 
human relationships with the rest of nature, with the expectation 



260

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

that greater ecological awareness will contribute to respectful human 
participation in the land community.

Keywords: Ethics, Ecology, Interdependence, Community, Natural 
environment.

Recibido: 1 de agosto del 2025
Aprobado: 17 de septiembre del 2025

Doi: 10.15174/rv.v18i37.869

Que la tierra es una comunidad, ese es el 
concepto básico de la ecología; pero que 
debemos amar la tierra y respetarla, eso 
es una ampliación de la ética.

Aldo Leopold

La naturaleza es indisociable de la historia humana, pues de 
ella depende y dependerá siempre nuestra sobrevivencia. En 

concordancia con muchas de las inquietudes ambientales que 
se advierten en los ensayos del conservacionista estadounidense 
Aldo Leopold (1887-1948), considero indispensable reflexionar 
sobre las interacciones que como sociedades humanas tenemos 
con otras especies, con los entornos que habitamos y con todo 
aquello de lo que hacemos uso para alimentarnos, encontrar 
resguardo, trasladarnos y realizar las actividades que conforman 
tanto nuestra subsistencia como el desenvolvimiento de nuestra 
cultura.  En la vida humana, incluso el esparcimiento y la apre-
ciación estética, el cuidado de la salud o la interacción social, 
están colmados de nuestras prácticas, saberes e imaginarios res-
pecto de la naturaleza. ¿Cuál es nuestro lugar en este complejo 
y vasto entramado de materia y energía? ¿Solemos otorgarnos 



261

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

una posición relacional no jerárquica respecto de las especies 
no humanas? ¿Cómo podemos abastecernos, tener cobijo y, en 
general, subsistir y desplegar las posibilidades de la vida sin que 
ello conlleve violencia y devastación? Con estas preguntas a la 
vista, quisiera presentar algunas ideas de Leopold, biólogo y 
pensador reconocido en los ámbitos académicos de la filosofía 
ambiental y la ecología, principalmente.  

La idea de un entorno en que la naturaleza se encuentra libre 
del impacto de las actividades humanas se ha ido desdibujando 
desde hace varias décadas. La urgencia de conocer, pensar y ac-
tuar para frenar el ascenso de la temperatura del planeta es indi-
sociable de las responsabilidades políticas y sociales que tienen 
todos los gobiernos del mundo y que desbordan, con mucho, 
la agencia moral de individuos y comunidades. No obstante, 
la escala cotidiana y muchas veces imperceptible de la vida de 
personas, familias, granjas, pueblos, barrios o ciudades, pone de 
manifiesto tanto la presencia como la ausencia de algún grado 
de preocupación ante el deterioro ambiental, así como de las 
prácticas derivadas de tal preocupación. En la dimensión de 
los entornos locales y de las personas que los habitan, Leopold 
propuso una ética de la tierra que pudiera desarrollarse con más 
largos y profundos alcances que los de las reglamentaciones, las 
políticas públicas o los avances de la tecnología. Dicha ética, 
eminentemente humana, habrá de reconocer las responsabili-
dades de nuestra relación con la tierra y nuestro lugar como 
miembros de una comunidad biótica en la que todos los miem-
bros tienen derecho a la subsistencia. Cuando Leopold preparó 
la serie de escritos que se publicó en 1949 como A Sand County 
Almanac (Almanaque de Sand County), dedicó el ensayo “Una 
ética de la tierra” a presentar y defender la idea de que la ética 
debe extenderse más allá de los individuos y sociedades huma-
nos. En la actualidad, los debates sobre los derechos de los ani-



262

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

males, al menos de los que están bajo cuidado humano, tienen 
ya una considerable historia, así como importantes logros. La 
ética que Leopold propuso, no obstante, apuntaba más allá de 
los animales domésticos y de los animales en general, pues los 
individuos y especies particulares no eran lo único que le preo-
cupaba. Son las redes de relaciones entre individuos, especies y 
componentes no orgánicos lo que constituye la propuesta ética 
de Leopold. Podríamos decir que es una ética de ecosistemas 
o, usando sus términos, de comunidades. En sus escritos hay 
frecuentes alusiones a que nuestro interés por la tierra es prin-
cipalmente económico, lo que propicia una atención selectiva a 
ciertos elementos de los entornos naturales. Como más adelan-
te veremos, los intereses económicos promueven prácticas que, 
tarde o temprano, conllevan desequilibrios ecológicos. En este 
sentido, se puede reconocer el compromiso de Leopold con la 
conciencia ambiental, así como con las valoraciones y prácticas 
que les son consecuentes.  

Leopold estudió, trabajó y reflexionó sobre los entornos sil-
vestres y también sobre la naturaleza domesticada y familiar, en 
contraste con filósofos como Ralph Waldo Emerson y Henry 
David Thoreau o naturalistas como John Muir, quienes dedica-
ron su atención a la naturaleza indómita de los Estados Unidos. 
En sus escritos, Muir, Emerson y Thoreau ensalzan la vida sil-
vestre y manifiestan un sentimiento religioso hacia la natura-
leza que no ha sido domesticada. Aunado al carácter místico, 
la inmersión en un entorno natural tiene para estos autores un 
carácter estético acorde con la expectativa, marcada desde la 
filosofía del siglo xviii, de contemplar desinteresadamente, sin 
fines prácticos o teóricos ulteriores. En Estados Unidos, duran-
te la segunda mitad del siglo xix la naturaleza indómita seguía 
siendo, como había sido para muchos artistas del romanticis-
mo europeo, la gran maestra del espíritu humano. Aun cuando 



263

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

Leopold respondía a las exigencias prácticas del uso de la tierra 
y a la consecuente necesidad de conservarla tan sana como fuera 
posible, es indudable que fue influenciado por el entusiasmo 
y la persistencia de autores como Muir y Thoreau, a quienes 
cita en sus escritos. En la primera parte del almanaque, por 
mencionar un ejemplo, Leopold afirma que Wisconsin debe a 
Muir el origen del cuidado de todos “los seres naturales, salva-
jes y libres” (Una ética de la tierra cap.1) La referencia aparece 
cuando cuenta sobre el derrumbamiento de un viejo roble par-
tido por un rayo. El árbol había crecido en la granja adquirida 
por Leopold y, según su estimación, el primer anillo del tronco 
databa de 1865. La chimenea que calentaba la casa de la granja 
fue alimentada con leña obtenida de ese roble, a base de una 
poda cuidadosa. Quien tiene una granja, pensaba Leopold, está 
a salvo de creer que la comida viene de la tienda y el calor de la 
caldera. John Muir sabía también por experiencia propia lo que 
era la vida rural, pues creció en una granja de Wisconsin. Para 
ninguno de ellos cabía duda de que necesitamos recurrir a la 
naturaleza para nuestra subsistencia y desenvolvimiento. Muir 
fue de la vida rural a la vida silvestre, pasando por la Universi-
dad de Wisconsin, en la ciudad de Madison. Leopold conoció 
los avatares y fortunas de la granja hasta que tuvo 48 años. Tras 
haber estudiado silvicultura en la Universidad de Yale y ejercido 
la profesión primero en el suroeste de Estados Unidos y poste-
riormente en Wisconsin, en 1935 adquirió una propiedad rural 
que había sido sobreexplotada. Junto con su familia trabajó en 
la restauración del suelo y la vegetación; el lugar se volvió para 
ellos un refugio. A lo largo de los años escribió notas sobre lo 
que sucedía a su alrededor, principalmente en la vida silvestre 
que se desarrollaba en la granja. Lo silvestre y lo cultivado no 
eran para él ámbitos opuestos, sino complementarios y, en mu-
chos casos, coexistentes. Leopold, como señala Kohler, fue un 



264

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

científico residente que pasó largas temporadas en el lugar que 
estudiaba o en el que intervenía como funcionario del servicio 
forestal. También podemos reconocer que, en su condición de 
propietario y habitante de una granja, su intervención en ella 
era a la vez una oportunidad para estudiar, observar y disfrutar. 
Digamos que fue un científico residente y un residente cientí-
fico, lleno de curiosidad y admiración por la naturaleza, como 
puede advertirse en los textos de A Sand County Almanac.  

Los estudios universitarios en manejo forestal eran muy re-
cientes cuando Leopold era joven, pues fue apenas en 1900 que 
Gifford Pinchot y Henry Graves establecieron la primera escue-
la de silvicultura. Fue ahí donde Leopold estudió Gestión fores-
tal entre 1905 y 1909. Pinchot fue una figura extremadamente 
influyente y un operador de la política de protección de bos-
ques instaurada por el presidente Theodore Roosevelt quien, en 
1905, creó el Servicio Forestal de Estados Unidos. Movidos en 
un primer momento por intereses comunes, los conservacionis-
tas de principios del siglo xx tuvieron más tarde conflictos que 
se convirtieron en escisiones. Pinchot y Muir, cercanos durante 
una época y opuestos después, reflejan los dos enfoques reco-
nocibles en el ambientalismo de entonces: el conservacionismo 
y el preservacionismo (Meine, “Conservation Biology”; Riech-
mann). El primer caso está representado por Gifford Pinchot, 
quien reflejaba la visión utilitaria de protección ambiental. 
Había que hacer un uso racional y eficiente, científicamente 
informado, de los recursos naturales, hasta entonces explota-
dos sin conocimiento ni reglas. Pinchot sabía que la naturaleza, 
por vasta que fuera, no era inagotable; un manejo adecuado 
permitiría que futuras generaciones contaran con los recursos 
necesarios para continuar el desarrollo del país. El lado opuesto 
de la protección ambiental, identificada como preservacionis-
mo, tenía la orientación espiritual y estética de autores como 



265

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

Emerson, Thoreau y el propio Muir. No se trataba de optimizar 
recursos, sino de minimizar daños y de permitir que la natura-
leza quedara tan indómita e intacta como fuera posible. Es claro 
que el enfoque antropocéntrico del conservacionismo contrasta 
con el enfoque biocéntrico del preservacionismo. Leopold se 
refería a sí mismo como conservacionista pero, como deja ver 
especialmente en “Una ética de la tierra”, la orientación que 
acabó por adoptar se acerca al preservacionismo. 

Aldo Leopold egresó en 1909 como maestro en silvicultura 
y ese mismo año se incorporó al Servicio Forestal de eeuu. La 
formación académica de Yale tenía la orientación utilitarista de 
Pinchot. Como queda reflejado en la temprana escritura leopol-
diana, la conservación de la naturaleza era importante porque 
los humanos necesitamos recursos para nuestras necesidades de 
alimento, cobijo, ropa, pero también para nuestras aspiraciones 
espirituales, entre las cuales están el esparcimiento y ¿por qué 
no? la contemplación estética. Había que optimizar los recur-
sos naturales, hacer un uso racional de los mismos, para que 
nunca nos faltaran. El progreso material y social de la civiliza-
ción estaría fundado en la ciencia y su aplicación; con ello, las 
formas tradicionales de relacionarse con la naturaleza, de hacer 
uso de la tierra, de los animales y las plantas, quedaron relega-
das. Concretamente, los usos y costumbres, el pensamiento y la 
cultura de las poblaciones indígenas, no parecían tener cabida. 
Dominaba una visión tecnocientífica que no buscaba preservar 
tradiciones sino impulsar el proceso civilizatorio con la ilusión 
del progreso material. 

La carrera de Leopold como profesional en gestión forestal 
inició en Arizona y Nuevo México. En su condición de fun-
cionario de Estado, se ocupó de supervisar el manejo de bos-
ques y de vida silvestre en una región con diversas poblaciones 
indígenas (Navajos, Pueblo, Apache). En aquellos años siguió 



266

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

las políticas del Estado sin ser del todo inmune a lo que iba 
aprendiendo de los conflictos, diferencias, prácticas y creencias 
de los indígenas (Shilling). Con el tiempo maduró un espíritu 
crítico con respecto a su formación universitaria, a las políticas 
forestales, a las prácticas agrícolas, a la cacería y, en general, a 
la relación con la tierra. Sus estudios en manejo forestal, la pa-
sión que desde niño tuvo por los animales silvestres, su afición 
a la caza, sus actividades como profesor y como investigador 
de campo, su pertenencia a múltiples organizaciones relacio-
nadas con la protección y manejo de vida silvestre, dieron a 
Leopold habilidades, conocimientos y experiencias tanto pla-
centeras como profundamente inquietantes. Algunas de ellas 
parecen haberse quedado en un terreno de reflexión marginal, 
mientras que otras, al cabo de un largo tiempo de asimilación 
y reconsideración, tomaron una forma reconocible en los escri-
tos de A Sand County Almanac, su obra más conocida actual-
mente. Leopold empezó a trabajar en ella desde 1941 (Riech-
mann); esta obra concluye con el famoso ensayo “Una ética de 
la tierra”, cuya redacción completa corresponde a 1947 (Meine, 
“Moving Montains”). Al año siguiente envió el manuscrito a la 
editorial de la Universidad de Oxford. Unos meses más tarde, 
la editorial le comunicó la aceptación del libro, que acabó por 
publicarse póstumamente pues, de manera inesperada, Leopold 
murió una semana después de la notificación de la editorial. 

En una época de expansión de la maquinaria agrícola, 
Leopold observaba con preocupación que las rápidas alteracio-
nes provocan desequilibrios y, en ocasiones, catástrofes como las 
grandes tormentas de polvo que azotaron una buena parte del 
territorio estadounidense en la década de los treinta.1 Ante los 

1 Lutz Warren ( 152-157) ofrece un claro relato de la crisis ocasionada por 
las tormentas de polvo (fenómeno conocido como Dust Bowl), además de la 



267

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

bruscos cambios ocasionados por la actividad humana, la natu-
raleza no tiene tiempo de encontrar las adaptaciones necesarias 
para autoorganizarse de nuevo. Para Leopold, esta brusquedad 
es violencia ejercida contra la naturaleza y, con ella, contra todo 
lo humano. 

Leopold pensaba que la ciencia es indispensable para el ma-
nejo adecuado de los ecosistemas, pero que resulta insuficiente 
para asegurar que los humanos tengamos una relación prudente 
y respetuosa con la naturaleza. Para ello es preciso abandonar la 
creencia de que somos propietarios o conquistadores dispues-
tos a someter al mundo natural. Incluso la persona que posee 
un pedazo de tierra debería reconocer que, en realidad, más 
que una pertenencia, lo que tiene es un objeto precioso bajo 
su cuidado. Ante la naturaleza tenemos obligaciones y respon-
sabilidades derivadas del uso que hacemos de ella. El oficio de 
Leopold era la gestión sostenible de los bosques, lo cual supone 
un enfoque instrumental de la conservación, orientada a la sa-
tisfacción de las necesidades humanas; no obstante, en su caso 
dicho enfoque no constituía una visión antropocéntrica de la 
tierra. La intención de extender la ética más allá de las socieda-
des humanas era, para la joven ecología de la época, completa-
mente novedosa (Piccolo 1586). 

Es importante advertir que el término que Leopold usa es 
land que, a diferencia de earth, no hace referencia al planeta 
tierra sino a los sistemas de vida que dependen directamente 
de los suelos. Podría considerarse que la propuesta de Leopold 
es restrictiva, pues no hay en ella un tratamiento de los ecosis-
temas marinos. Las competencias con las que contaba Leopold 
no permitían que hablara sobre los océanos, como tampoco 

adversidad económica y la devastación ambiental de los años 30 en Estados 
Unidos.  



268

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

habló sobre lo que no conocía de primera mano. Ello no im-
pide que la conceptualización de una ética de la tierra (land) 
pueda entenderse, a posteriori, como una ética del planeta tierra 
(earth). En ambos casos, la afirmación y defensa de una nue-
va concepción de las responsabilidades humanas respecto del 
medioambiente como comunidad, conserva el sentido de la éti-
ca ambiental propuesta por Leopold. 

Como es sabido, el teólogo alemán Fritz Jahr introdujo el 
término bioética en su artículo de 1927, publicado en la revista 
científica Kosmos. En él establecía un imperativo bioético: “Res-
peta a todo ser vivo como un fin en sí mismo, y trátalo coheren-
temente en tanto sea posible” (Jarh, en Roa-Castellanos y Bauer 
102). Jahr sabía que la bioética no era un hallazgo de su época. 
En Europa, Francisco de Asís o Jean-Jacques Rousseau fueron 
ejemplos de consideración y amor hacia los animales y plantas. 
De acuerdo con Jahr, durante el siglo xix Alemania recibió la 
influencia de tradiciones provenientes de la India, en las que 
priva la concepción del mundo unido orgánicamente. Leopold, 
por su parte, nunca habló de bioética.2 Sus ideas y las de Jahr 
corrieron vidas paralelas y, aunque sus planteamientos y enfo-
ques difieren en más de un sentido, ambos autores consideran 
indispensable el desarrollo de una ética incluyente de seres vivos 
no humanos. Como hemos visto, Leopold la extiende aún más 
al incorporar también a los elementos no vivos del medio am-
biente y, sobre todo, al concebir sistemas enteros como objeto 
de consideración ética. Ya sea que trate de seres humanos o de la 
tierra entera, a toda ética le corresponde reconocer a cada indi-

2 Cabe señalar que la ética de la tierra de Leopold inspiró al bioquímico esta-
dounidense Van Rensselaer Potter quien presentó la Bioética como un puen-
te entre ciencias y humanidades. Potter dedicó su libro Bioethics Bridge to 
the Future (1971) precisamente a Aldo Leopold (Roa-Castellanos y Bauer).   



269

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

viduo como miembro de una comunidad que integra animales 
humanos y no humanos, plantas, suelos y agua. (Leopold, A 
Sand County Almanac 239).3 La idea de comunidad resulta cru-
cial para entender el pensamiento de Leopold y para sopesar su 
relevancia en el ámbito de la ética ambiental. Una comunidad 
no es solamente un grupo de agentes bióticos y abióticos, sino 
una red de interacciones en la que no hay miembros irrelevan-
tes, incluso si desconocemos cuál es su rol en el entramado de 
relaciones. Leopold sabía que nuestro conocimiento de los en-
tornos naturales y de las interdependencias que en ellos se dan 
es limitado, pero que justamente por ello es preferible actuar 
con precaución. Dicho de otro modo, el que desconozcamos, 
por ejemplo, si la presencia de una especie es o no benéfica para 
otra lo que refleja es nuestro desconocimiento, no su escasa o 
nula importancia en la comunidad. 

Según Leopold, las relaciones entre los humanos y la tierra 
constituyen la ética más abarcadora, pues en ella están incluidos 
todos los seres vivos y todos los elementos abióticos con los que 
están vinculados. La ética de la tierra no se ha desarrollado aún 
porque nos relacionamos con la naturaleza en términos estric-
tamente económicos (Leopold, A Sand County Almanac 238). 
Desde este ángulo, protegemos lo que nos parece económica-
mente valioso, y lo hacemos privilegiando nuestros intereses 
por encima de la sobrevivencia de individuos o especies par-
ticulares, lo cual compromete la estabilidad de la comunidad. 
El canto de las aves, las flores silvestres o incluso ecosistemas 

3 Las referencias a los textos contenidos en A Sand County Almanac serán a la 
edición inglesa (Leopold, A San County Almanac), que tiene una sección to-
mada por los editores de otra publicación de Leopold. Solamente cuando se 
trate de una cita textual se tomará la edición española de Jorge Riechmann 
(Leopold, Una ética de la tierra). 



270

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

enteros como pantanos o desiertos son ejemplos de eventos na-
turales sin valor de lucro; ¿carecen por ello de valor ecológico? 
La mentalidad económica propicia la eliminación de especies 
vegetales que a granjeros o silvicultores les parecen improduc-
tivas o menos rentables que otras, a las que darán prioridad. El 
árbol del que no se obtiene buena madera, la flor silvestre que 
no puede ser vendida, el árbol que crece demasiado lento para 
ser productivo y, ni se diga, los grandes depredadores que dis-
minuyen la población de animales de caza, sencillamente estor-
ban y son prescindibles para quienes, incapaces de verse como 
miembros de la comunidad, se consideran dueños de la tierra 
y sus habitantes. Si la mayoría de los seres vivos son de escasa 
utilidad económica ¿qué futuro hay para la biodiversidad y, con 
ello, para la salud de la tierra? 

La ética que Leopold propone es un llamado a renunciar 
al antropocentrismo, pues los seres humanos somos tan sólo 
una especie entre otras. Como todas las demás, buscamos la 
subsistencia y la persistencia de nuestra especie; pero ¿por qué 
hemos de hacerlo de manera violenta, forzando transformacio-
nes, explotando y exterminando? “Abusamos de la tierra porque 
la vemos como una mercancía que nos pertenece. Cuando pen-
semos en la tierra como en una comunidad a la que pertenece-
mos, podremos empezar a usarla con amor y respeto” (Leopold, 
Una ética de la tierra prólogo). El respecto al que Leopold aspira 
es hacia los individuos y hacia la comunidad como tal, pues una 
cosa no puede desligarse de la otra. Este es el enfoque propio de 
una conciencia ecológica y de la conservación entendida como 
“un estado de armonía entre los hombres y la tierra” (Leopold, 
Una ética de la tierra cap. 3). La ecología nos muestra que la 
estabilidad de la comunidad biótica depende de su integridad. 
La explotación de la tierra es incompatible con su estabilidad; el 
uso, alteración o manejo de la tierra como pretendida fuente de 



271

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

recursos no debe conllevar la explotación. La comunidad bióti-
ca no está al servicio de los intereses humanos. Leopold sostiene 
que, además del uso que hacemos de la tierra, podemos y debe-
mos preservar zonas silvestres, en el estado más natural posible.   

En el pensamiento de Leopold es posible encontrar la con-
vicción de que el conocimiento, la producción de bienes y servi-
cios, la recreación y cualquier forma de relación con el entorno 
natural requieren de conciencia tanto ética como ecológica, así 
como de políticas y acciones consecuentes con tal conciencia. 
Tanto la educación como el sistema económico deben cambiar 
su rumbo. “Me resulta inconcebible que pueda haber una rela-
ción ética con la tierra sin amor, respeto y admiración por esa 
tierra, y una alta estima de su valor” (Leopold, Una ética de la 
tierra cap. 3). En esta afirmación Leopold introduce elementos 
afectivos y estéticos, como el amor y la admiración que, a dife-
rencia del respeto, podrían parecer innecesarios para hablar de 
ética. Pero ¿necesitamos amar y admirar aquello con lo que nos 
vinculamos bajo parámetros éticamente aceptables? ¿No basta 
acaso con establecer una relación respetuosa con los miembros 
de la comunidad? En realidad, Leopold no supone que las con-
sideraciones afectivas o estéticas sean una condición necesaria 
para que exista una ética de la tierra; lo que defiende es que 
nuestra relación ética con ella está impregnada de la fascinación 
y el aprecio que sentimos, al margen del beneficio personal o 
social que la tierra pueda brindarnos. Leopold llegó a proponer 
que la apreciación estética impulsa el desarrollo de la relación 
ética con la tierra. Sobre ello volveré más adelante.

Los términos que enlazan la ecología y la ética son los de 
comunidad e interdependencia, que se implican mutuamente. 
El concepto de comunidad tuvo su auge en los años 20 del 
siglo pasado. En ello fue crucial el trabajo del zoólogo británi-
co Charles Elton a quien Leopold conoció a principios de la 



272

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

década de los 30. Para Elton, todo organismo tiene un rol en 
la comunidad. De acuerdo con Flader y Callicott, el paradigma 
ecológico se movió entonces del modelo de naturaleza como or-
ganismo al de naturaleza como sociedad. Sin embargo, el con-
cepto de ecosistema, introducido por el botánico Arthur Tans-
ley en 1935, probó ser un término técnicamente más útil que el 
de comunidad. Tansley consideraba que tanto organismo como 
comunidad tenían un carácter metafórico, por lo que propuso 
el de ecosistema, inspirado en la física; este nuevo tecnicismo 
era “una alternativa completamente abstracta y científicamente 
madura” (Flader y Callicott 7; la traducción es mía). Sin duda, 
en un ecosistema se identifica la interdependencia de los ele-
mentos que lo conforman, sin que ello suponga un compromi-
so ético, como sí lo supone el concepto de comunidad como 
lo emplea Leopold. Los ecosistemas son locales, por vastos que 
sean. La idea leopoldiana de comunidad no delimita territorios 
ni temporalidades; puede por ello objetarse que es una noción 
vaga y poco funcional en términos científicos. Pero justamente 
es por la amplitud por lo que Leopold parece haber apostado. 
No sabemos dónde ni cuándo empiezan o terminan las rela-
ciones de interdependencia; lo que sabemos –en la actualidad 
con mayor claridad y alcance que en la época de Leopold– es 
que los seres humanos impactamos en la comunidad de mane-
ras que escasamente podemos prever. La interdependencia de la 
que habla Leopold incluye modos de interacción basados en la 
necesidad: un ave necesita un árbol para anidar; un suelo fértil 
necesita agua y aire. Sin embargo, siguiendo la interpretación 
de Millstein (2024), hay otras formas de interdependencia, 
como la vulnerabilidad. Lo que los miembros de una comuni-
dad hacen o dejan de hacer tiene impacto sobre la estabilidad 
o fragilidad de miembros bióticos y abióticos de la comunidad. 



273

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

Como hemos visto, la ética de la tierra habrá de desarrollarse 
bajo la misma premisa de la ética de las interacciones humanas: 
todos y cada uno de los individuos somos miembros de una 
comunidad cuyas partes dependen unas de otras (Leopold, A 
Sand County Almanac 239). Podríamos decir que hasta la roca 
más inerte es miembro de la comunidad biótica. El sol mismo, 
inalcanzable e inalterable, participa en la comunidad, pues sin 
la energía solar la vida no sería posible. Leopold no menciona 
el sol cuando enlista a los miembros de la comunidad, pero 
sí lo implica al explicar la dinámica de una pirámide biótica: 
las plantas absorben la energía solar; la energía fluirá en toda 
la pirámide, cuya base es el suelo, en el que crecen las plan-
tas, que alimentan a los insectos y otros herbívoros; los insectos 
alimentan a las aves y roedores, que a su vez alimentan a los 
carnívoros, ubicados en el nivel superior de la pirámide. Esta 
pirámide trófica muestra una de las formas de interdependencia 
más notables entre miembros de una comunidad: la obtención 
de nutrientes y de energía para procesarlos.4 En cada ecosis-
tema, las plantas y animales nativos son cruciales para el fun-
cionamiento de la pirámide. Aunque a corto plazo la ausencia 
de especies nativas pueda pasar inadvertida, tarde o temprano 
aparecerá el efecto de su eliminación. Leopold sabe que los seres 
humanos somos, con mucho, los principales responsables del 
desplazamiento, disminución o extinción de especies nativas.  
Las interacciones entre miembros de una comunidad biótica no 
son hechos aislados, pues el tejido de la comunidad se extiende 

4 Se extraña, desde luego, la inclusión de bacterias y hongos, tan importan-
tes para el suelo. Leopold hace muy escasa referencia a microorganismos y 
hongos. En un artículo periodístico de 1942 admite que la ciencia sabe que 
existe una comunidad de bacterias, insectos y hongos debajo de la tierra, pero 
que el conocimiento sobre estos organismos es incipiente (Leopold, “The Last 
Stand” 293).  



274

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

en el espacio y el tiempo –el largo tiempo de la evolución–. 
Como antes mencioné, puede ser que en muchos casos no sepa-
mos en qué consisten las interacciones, pero sabemos que hay 
interdependencia. Tal como entiendo la propuesta de Leopold, 
las valoraciones y prácticas que buscan fundarse solamente en 
el conocimiento científico resultan insuficientes a la luz de las 
limitaciones de lo que sabemos. Es preciso que se acompañen 
de una noción extendida de respeto y afecto por la comunidad 
y cada uno de sus miembros, que nos lleven a evitar posibles 
daños.  Leopold considera indispensable que seamos prudentes 
y que actuemos con cautela cuando las certezas son escasas. 

	 De acuerdo con Flader y Callicott, el término “ética 
de la tierra” hizo su primera aparición en una conferencia de 
1935 titulada “Patología de la tierra” (Land Pathology). En ella 
Leopold hablaba también de una consideración estética de la 
tierra.  En el campo se ha abusado de la maquinaria en muy 
poco tiempo y el “uso estético” se ha escindido del “uso econó-
mico”.  Mientras que en las ciudades hay cierta cultura estética, 
el campo parece haber perdido el sentido de lo bello y muchos 
propietarios rurales no muestran interés más que por lo que 
puede proporcionarles una ganancia económica. 

Leopold consideraba que hay tres condiciones para que 
pueda surgir una ética de la tierra. La primera es la protección 
del interés público en tierras privadas; los propietarios son en 
realidad custodios de la tierra y sus valores, tanto económicos 
como estéticos. En virtud de que tales valores son públicos, los 
propietarios tienen la responsabilidad social de cuidar la tierra 
(Leopold, “Land Pathology” 217). La segunda condición es la 
renovación de la estética de la tierra en la cultura rural. Y la 
tercera, ya en marcha, consiste en la implementación y perfec-
cionamiento de prácticas de recuperación ambiental (Leopold, 
“Land Pathology” 215). La ética de la tierra, como la empe-



275

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

zaba a pensar Leopold desde entonces, provenía de la aplica-
ción adecuada del conocimiento y de lo que podríamos llamar 
una “nueva sensibilidad” social y personal, ética y estética a la 
vez. Su comprensión de lo estético es intuitiva y, digamos, co-
loquial, más que filosófica, lo cual no impide que encontremos 
una genuina reflexión respecto del lugar que ocupa lo estético 
en la vida humana. La apreciación y el goce que tenemos de los 
entornos naturales parecen ser para Leopold impulsos primige-
nios, tan inmediatos que no requieren justificación alguna. Si 
seguimos el hilo de lo que plantea, es posible trazar esta analo-
gía: así como una parcela puede ser despojada de la flora y la 
fauna nativas, el sentimiento estético también puede ser despla-
zado por el interés económico. En la conferencia sobre la pato-
logía de la tierra, Leopold propone conciliar utilidad y belleza. 
Si bien algo útil no necesariamente es bello, y algo bello no 
necesariamente es útil, la idea de Leopold es que una cualidad 
no excluye la otra. Sin embargo, cabría preguntar si en algún 
momento la utilidad deja de ser una pauta antropocéntrica. La 
única respuesta que podemos ofrecer es que, a la luz de las no-
ciones ecológicas que cada vez tomarán más fuerza en el pen-
samiento leopoldiano, lo que es útil para los humanos no debe 
serlo a costa del daño a la comunidad biótica. Un entorno rural 
sano, aunque manejado por los humanos, tendría entonces que 
exhibir diversidad e integridad y, de este modo, manifestar la 
belleza natural. Hasta aquí, la inclusión de la belleza resulta muy 
razonable y sugerente. Ahora bien, ¿no puede la expectativa de 
belleza tener consecuencias desfavorables o hasta perturbadoras 
para nuestra relación con la tierra? Llevemos la preocupación 
de Leopold respecto de los intereses económicos al campo de 
la apreciación estética. Difícilmente podríamos decir que to-
dos los miembros de la comunidad cumplen con los cánones 
de belleza dominantes. ¿Qué haremos –o que hacemos– en el 



276

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

jardín con los insectos que nos disgustan o a los que tememos, 
sin saber siquiera si son o no peligrosos para nuestra integridad? 
¿Cómo elegimos la fruta que comemos? ¿Qué dejamos fuera y 
que enmarcamos en el recuadro de nuestras preferencias? A la 
luz de la propuesta ética de Aldo Leopold, parece que la belleza, 
como categoría estética positiva, tiene una peculiar fuerza en la 
conciencia ambiental, siempre y cuando no quede restringida 
a una noción ornamental y complaciente. La belleza de la que 
Leopold habla es la que manifiesta la integridad de la comu-
nidad y sus miembros. En este sentido, no puede entenderse 
como una cualidad aislada, sino eminentemente relacional. 

Leopold no ofrece una conceptualización que permita iden-
tificar qué entiende por belleza. Lo que sí presenta es la impli-
cación entre la integridad de la comunidad biótica y su belleza. 
El sentido de la ética de la tierra me lleva a pensar entonces 
en una estética del entorno natural atravesada por la bioética 
ambiental de corte leopoldiano, en la que la comunidad y la 
interdependencia abren la posibilidad de apreciar la naturaleza 
como un complejo entramado. A mi juicio, tal apreciación ha-
bría de convocar también a la inquietud, el desasosiego, incluso 
el terror ante el desequilibrio o la vulnerabilidad de la integri-
dad de la comunidad biótica, pues la admiración y el gozo ante 
la belleza no son lo único posible o relevante en la relación es-
tética con la naturaleza. La sensibilidad estética no sería previa 
a la ética ni lo contrario; tendríamos, en cambio, un circuito en 
el que ambas se retroalimentan y que nutren la comprensión de 
la naturaleza como comunidad. 



277

Valenciana, ISSN impresa: 2007-2538, ISSN electrónica: 2448-7295, 
núm. 37, enero-junio de 2026, pp. 259-278

Referencias

Flader, Susan y Baird Callicott. “Introduction”. The River of the 
Mother of God, and Other Essays by Aldo Leopold, Wisconsin 
University Press, 1991, pp. 3-31.

Kohler, Robert E. “Paul Errington, Aldo Leopold, and Wildlife 
Ecology: Residential Science”. Historical Studies in the Natu-
ral Sciences, vol. 41, núm 2, mayo 2011, pp. 216-54. 

Leopold, Aldo. A Sand County Almanac. With Essays on Con-
servation from Round River. Oxford University Press, 1966.

_____. Una ética de la tierra. Catarata, 2017.
_____. “The Last Stand”. The River of the Mother of God, and 

Other Essays by Aldo Leopold, Susan Flader y Baird Callicott 
(eds.), University of Wisconsin Press, 1991, pp. 290-294.

_____. “Land Pathology”. The River of the Mother of God, and 
Other Essays by Aldo Leopold, Susan Flader y Baird Callicott 
(eds.). University of Wisconsin Press, 1991, pp. 212-217.

Lutz Warren, Julianne. Leopold’s Odyssey. Island Press, 2016.
Meine, Curt. “Conservation Biology: Past and Present“. Con-

servation Biology for All, Navjot Sodhi y Paul Ehrlich (eds.). 
Oxford University Press, 2010, pp.7-26.

_____. “Moving Mountains. Aldo Leopold and A Sand County 
Almanac”. Aldo Leopold and the Ecological Conscience, Ri-
chard L. Knight y Suzanne Riedl (eds.). Oxford University 
Press, 2002, pp. 14-27.

Millstein, Roberta. The Land is our Community. Aldo Leopold’s 
Environmental Ethic for the New Millenium. The University 
of Chicago Press, 2024. 



278

La naturaleza como comunidad en la ética de Aldo Leopold

Piccolo, John. “Celebrating Aldo Leopold’s land ethic at 70”, 
Conservation Biology, vol. 34, núm 6, mayo 2020, pp. 1586–
1588.  

Riechmann, Jorge. “Introducción”. Una ética de la tierra. Ca-
tarata, 2017.

Roa-Castellanos, Ricardo y Cornelia Bauer. “Traducción de los 
Textos Sobre el Imperativo Bioético y la Biopsicología de 
Fritz Jahr (1929-1933)”. Revista Latinoamericana de Bioéti-
ca, vol. 9, núm. 2, julio-diciembre 2009, pp. 92-105.

Shilling, Dan. “Aldo Leopold Listens to the Southwest.” Journal 
of the Southwest, vol. 51, núm. 3, otoño 2009, pp. 317-50. 




