VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

La naturaleza como comunidad

en la ética de Aldo Leopold
Nature as Community in Aldo Leopold’s ethic

Monica UriBE FLORES
UNIVERSIDAD DE (GUANAJUATO

uribe@ugto.mx

Resumen: Aldo Leopold es considerado el mds influyente conser-
vacionista estadounidense del siglo xx. En el libro titulado A Sand
County Almanac (1949), Leopold propuso una ética ecoldgica, ba-
sada en el reconocimiento de la interdependencia que sostienen los
miembros bi6ticos y abidticos de una comunidad, de la cual los seres
humanos formamos parte. En este articulo se presentan las ideas de
Leopold sobre la necesidad de desarrollar una ética de la tierra que
trate las relaciones humanas con el resto de la naturaleza, bajo la
expectativa de que una mayor conciencia ecolégica contribuird con
la participacién respetuosa de los humanos en la comunidad de la

tierra.

Palabras clave: ética, ecologfa, interdependencia, comunidad, entor-

no natural.

Abstract: Aldo Leopold is considered the most influential Ameri-
can conservationist of the 20th century. In his book, A Sand County
Almanac (1949), he proposed an ecological ethic based on the rec-
ognition of the interdependence of the biotic and abiotic members
of a community, of which humans are a part. This article presents
Leopold’s ideas on the need to develop a land ethic that addresses

human relationships with the rest of nature, with the expectation

259



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

that greater ecological awareness will contribute to respectful human

participation in the land community.

Keywords: Ethics, Ecology, Interdependence, Community, Natural

environment.

Recibido: 1 de agosto del 2025
Aprobado: 17 de septiembre del 2025
Doi: 10.15174/1v.v18i37.869

Que la tierra es una comunidad, ese es el
concepto bdsico de la ecologia; pero que
debemos amar la tierra y respetarla, eso
es una ampliacion de la ética.

ArLpo LeoroLD

La naturaleza es indisociable de la historia humana, pues de
ella depende y dependerd siempre nuestra sobrevivencia. En
concordancia con muchas de las inquietudes ambientales que
se advierten en los ensayos del conservacionista estadounidense
Aldo Leopold (1887-1948), considero indispensable reflexionar
sobre las interacciones que como sociedades humanas tenemos
con otras especies, con los entornos que habitamos y con todo
aquello de lo que hacemos uso para alimentarnos, encontrar
resguardo, trasladarnos y realizar las actividades que conforman
tanto nuestra subsistencia como el desenvolvimiento de nuestra
cultura. En la vida humana, incluso el esparcimiento y la apre-
ciacién estética, el cuidado de la salud o la interaccién social,
estdn colmados de nuestras practicas, saberes e imaginarios res-
pecto de la naturaleza. ;Cudl es nuestro lugar en este complejo
y vasto entramado de materia y energia? ;Solemos otorgarnos

260



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

una posicién relacional no jerdrquica respecto de las especies
no humanas? ;Cémo podemos abastecernos, tener cobijo y, en
general, subsistir y desplegar las posibilidades de la vida sin que
ello conlleve violencia y devastacién? Con estas preguntas a la
vista, quisiera presentar algunas ideas de Leopold, bidlogo y
pensador reconocido en los dmbitos académicos de la filosofia
ambiental y la ecologia, principalmente.

La idea de un entorno en que la naturaleza se encuentra libre
del impacto de las actividades humanas se ha ido desdibujando
desde hace varias décadas. La urgencia de conocer, pensar y ac-
tuar para frenar el ascenso de la temperatura del planeta es indi-
sociable de las responsabilidades politicas y sociales que tienen
todos los gobiernos del mundo y que desbordan, con mucho,
la agencia moral de individuos y comunidades. No obstante,
la escala cotidiana y muchas veces imperceptible de la vida de
personas, familias, granjas, pueblos, barrios o ciudades, pone de
manifiesto tanto la presencia como la ausencia de algtin grado
de preocupacién ante el deterioro ambiental, asi como de las
précticas derivadas de tal preocupacién. En la dimensién de
los entornos locales y de las personas que los habitan, Leopold
propuso una ética de la tierra que pudiera desarrollarse con més
largos y profundos alcances que los de las reglamentaciones, las
politicas publicas o los avances de la tecnologfa. Dicha ética,
eminentemente humana, habrd de reconocer las responsabili-
dades de nuestra relacién con la tierra y nuestro lugar como
miembros de una comunidad bidtica en la que todos los miem-
bros tienen derecho a la subsistencia. Cuando Leopold preparé
la serie de escritos que se publicé en 1949 como A Sand County
Almanac (Almanaque de Sand County), dedicé el ensayo “Una
ética de la tierra” a presentar y defender la idea de que la ética
debe extenderse mds alld de los individuos y sociedades huma-
nos. En la actualidad, los debates sobre los derechos de los ani-

261



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

males, al menos de los que estdn bajo cuidado humano, tienen
ya una considerable historia, asi como importantes logros. La
ética que Leopold propuso, no obstante, apuntaba mds alld de
los animales domésticos y de los animales en general, pues los
individuos y especies particulares no eran lo Gnico que le preo-
cupaba. Son las redes de relaciones entre individuos, especies y
componentes no organicos lo que constituye la propuesta ética
de Leopold. Podriamos decir que es una ética de ecosistemas
0, usando sus términos, de comunidades. En sus escritos hay
frecuentes alusiones a que nuestro interés por la tierra es prin-
cipalmente econémico, lo que propicia una atencién selectiva a
ciertos elementos de los entornos naturales. Como mds adelan-
te veremos, los intereses econémicos promueven pricticas que,
tarde o temprano, conllevan desequilibrios ecolégicos. En este
sentido, se puede reconocer el compromiso de Leopold con la
conciencia ambiental, asi como con las valoraciones y practicas
que les son consecuentes.

Leopold estudié, trabajé y reflexioné sobre los entornos sil-
vestres y también sobre la naturaleza domesticada y familiar, en
contraste con fildsofos como Ralph Waldo Emerson y Henry
David Thoreau o naturalistas como John Muir, quienes dedica-
ron su atencién a la naturaleza indémita de los Estados Unidos.
En sus escritos, Muir, Emerson y Thoreau ensalzan la vida sil-
vestre y manifiestan un sentimiento religioso hacia la natura-
leza que no ha sido domesticada. Aunado al caricter mistico,
la inmersién en un entorno natural tiene para estos autores un
caricter estético acorde con la expectativa, marcada desde la
filosofia del siglo xvi11, de contemplar desinteresadamente, sin
fines précticos o tedricos ulteriores. En Estados Unidos, duran-
te la segunda mitad del siglo x1x la naturaleza indémita seguia
siendo, como habia sido para muchos artistas del romanticis-
mo europeo, la gran maestra del espiritu humano. Aun cuando

262



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

Leopold respondia a las exigencias practicas del uso de la tierra
y a la consecuente necesidad de conservarla tan sana como fuera
posible, es indudable que fue influenciado por el entusiasmo
y la persistencia de autores como Muir y Thoreau, a quienes
cita en sus escritos. En la primera parte del almanaque, por
mencionar un ejemplo, Leopold afirma que Wisconsin debe a
Muir el origen del cuidado de todos “los seres naturales, salva-
jes y libres” (Una ética de la tierra cap.1) La referencia aparece
cuando cuenta sobre el derrumbamiento de un viejo roble par-
tido por un rayo. El drbol habia crecido en la granja adquirida
por Leopold y, seglin su estimacién, el primer anillo del tronco
databa de 1865. La chimenea que calentaba la casa de la granja
fue alimentada con lena obtenida de ese roble, a base de una
poda cuidadosa. Quien tiene una granja, pensaba Leopold, estd
a salvo de creer que la comida viene de la tienda y el calor de la
caldera. John Muir sabia también por experiencia propia lo que
era la vida rural, pues creci6 en una granja de Wisconsin. Para
ninguno de ellos cabia duda de que necesitamos recurrir a la
naturaleza para nuestra subsistencia y desenvolvimiento. Muir
fue de la vida rural a la vida silvestre, pasando por la Universi-
dad de Wisconsin, en la ciudad de Madison. Leopold conocié
los avatares y fortunas de la granja hasta que tuvo 48 anos. Tras
haber estudiado silvicultura en la Universidad de Yale y ejercido
la profesién primero en el suroeste de Estados Unidos y poste-
riormente en Wisconsin, en 1935 adquirié una propiedad rural
que habia sido sobreexplotada. Junto con su familia trabajé en
la restauracién del suelo y la vegetacién; el lugar se volvié para
ellos un refugio. A lo largo de los afios escribi6 notas sobre lo
que sucedia a su alrededor, principalmente en la vida silvestre
que se desarrollaba en la granja. Lo silvestre y lo cultivado no
eran para él dmbitos opuestos, sino complementarios y, en mu-
chos casos, coexistentes. Leopold, como sefiala Kohler, fue un

263



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

cientifico residente que pasé largas temporadas en el lugar que
estudiaba o en el que intervenia como funcionario del servicio
forestal. También podemos reconocer que, en su condicién de
propietario y habitante de una granja, su intervencién en ella
era a la vez una oportunidad para estudiar, observar y disfrutar.
Digamos que fue un cientifico residente y un residente cienti-
fico, lleno de curiosidad y admiracién por la naturaleza, como
puede advertirse en los textos de A Sand County Almanac.

Los estudios universitarios en manejo forestal eran muy re-
cientes cuando Leopold era joven, pues fue apenas en 1900 que
Gifford Pinchot y Henry Graves establecieron la primera escue-
la de silvicultura. Fue ahi donde Leopold estudié Gestién fores-
tal entre 1905 y 1909. Pinchot fue una figura extremadamente
influyente y un operador de la politica de proteccién de bos-
ques instaurada por el presidente Theodore Roosevelt quien, en
1905, cred el Servicio Forestal de Estados Unidos. Movidos en
un primer momento por intereses comunes, los conservacionis-
tas de principios del siglo xx tuvieron mds tarde conflictos que
se convirtieron en escisiones. Pinchot y Muir, cercanos durante
una época y opuestos después, reflejan los dos enfoques reco-
nocibles en el ambientalismo de entonces: el conservacionismo
y el preservacionismo (Meine, “Conservation Biology”; Riech-
mann). El primer caso estd representado por Gifford Pinchot,
quien reflejaba la visién utilitaria de proteccién ambiental.
Habia que hacer un uso racional y eficiente, cientificamente
informado, de los recursos naturales, hasta entonces explota-
dos sin conocimiento ni reglas. Pinchot sabia que la naturaleza,
por vasta que fuera, no era inagotable; un manejo adecuado
permitiria que futuras generaciones contaran con los recursos
necesarios para continuar el desarrollo del pais. El lado opuesto
de la proteccién ambiental, identificada como preservacionis-
mo, tenia la orientacién espiritual y estética de autores como

264



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

Emerson, Thoreau y el propio Muir. No se trataba de optimizar
recursos, sino de minimizar dafios y de permitir que la natura-
leza quedara tan indémita e intacta como fuera posible. Es claro
que el enfoque antropocéntrico del conservacionismo contrasta
con el enfoque biocéntrico del preservacionismo. Leopold se
referfa a s mismo como conservacionista pero, como deja ver
especialmente en “Una ética de la tierra’, la orientacién que
acabé por adoptar se acerca al preservacionismo.

Aldo Leopold egresé en 1909 como maestro en silvicultura
y ese mismo afio se incorporé al Servicio Forestal de Eguu. La
formacién académica de Yale tenia la orientacién utilitarista de
Pinchot. Como queda reflejado en la temprana escritura leopol-
diana, la conservacién de la naturaleza era importante porque
los humanos necesitamos recursos para nuestras necesidades de
alimento, cobijo, ropa, pero también para nuestras aspiraciones
espirituales, entre las cuales estdn el esparcimiento y ;por qué
no? la contemplacién estética. Habia que optimizar los recur-
sos naturales, hacer un uso racional de los mismos, para que
nunca nos faltaran. El progreso material y social de la civiliza-
cién estarfa fundado en la ciencia y su aplicacién; con ello, las
formas tradicionales de relacionarse con la naturaleza, de hacer
uso de la tierra, de los animales y las plantas, quedaron relega-
das. Concretamente, los usos y costumbres, el pensamiento y la
cultura de las poblaciones indigenas, no parecian tener cabida.
Dominaba una visién tecnocientifica que no buscaba preservar
tradiciones sino impulsar el proceso civilizatorio con la ilusién
del progreso material.

La carrera de Leopold como profesional en gestién forestal
inicié en Arizona y Nuevo México. En su condicién de fun-
cionario de Estado, se ocupé de supervisar el manejo de bos-
ques y de vida silvestre en una regién con diversas poblaciones
indigenas (Navajos, Pueblo, Apache). En aquellos afos siguid

265



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

las politicas del Estado sin ser del todo inmune a lo que iba
aprendiendo de los conflictos, diferencias, pricticas y creencias
de los indigenas (Shilling). Con el tiempo maduré un espiritu
critico con respecto a su formacién universitaria, a las politicas
forestales, a las précticas agricolas, a la caceria y, en general, a
la relacién con la tierra. Sus estudios en manejo forestal, la pa-
sién que desde nifo tuvo por los animales silvestres, su aficién
a la caza, sus actividades como profesor y como investigador
de campo, su pertenencia a multiples organizaciones relacio-
nadas con la proteccién y manejo de vida silvestre, dieron a
Leopold habilidades, conocimientos y experiencias tanto pla-
centeras como profundamente inquietantes. Algunas de ellas
parecen haberse quedado en un terreno de reflexién marginal,
mientras que otras, al cabo de un largo tiempo de asimilacién
y reconsideracién, tomaron una forma reconocible en los escri-
tos de A Sand County Almanac, su obra mis conocida actual-
mente. Leopold empezé a trabajar en ella desde 1941 (Riech-
mann); esta obra concluye con el famoso ensayo “Una ética de
la tierra”, cuya redaccién completa corresponde a 1947 (Meine,
“Moving Montains”). Al afio siguiente envié el manuscrito a la
editorial de la Universidad de Oxford. Unos meses mds tarde,
la editorial le comunicé la aceptacién del libro, que acabé por
publicarse péstumamente pues, de manera inesperada, Leopold
murié una semana después de la notificacién de la editorial.
En una época de expansién de la maquinaria agricola,
Leopold observaba con preocupacién que las ripidas alteracio-
nes provocan desequilibrios y, en ocasiones, catdstrofes como las
grandes tormentas de polvo que azotaron una buena parte del
territorio estadounidense en la década de los treinta." Ante los

'Lutz Warren ( 152-157) ofrece un claro relato de la crisis ocasionada por
las tormentas de polvo (fenédmeno conocido como Dust Bowl), ademds de la

266



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

bruscos cambios ocasionados por la actividad humana, la natu-
raleza no tiene tiempo de encontrar las adaptaciones necesarias
para autoorganizarse de nuevo. Para Leopold, esta brusquedad
es violencia ejercida contra la naturaleza y, con ella, contra todo
lo humano.

Leopold pensaba que la ciencia es indispensable para el ma-
nejo adecuado de los ecosistemas, pero que resulta insuficiente
para asegurar que los humanos tengamos una relacién prudente
y respetuosa con la naturaleza. Para ello es preciso abandonar la
creencia de que somos propietarios o conquistadores dispues-
tos a someter al mundo natural. Incluso la persona que posee
un pedazo de tierra deberfa reconocer que, en realidad, mds
que una pertenencia, lo que tiene es un objeto precioso bajo
su cuidado. Ante la naturaleza tenemos obligaciones y respon-
sabilidades derivadas del uso que hacemos de ella. El oficio de
Leopold era la gestién sostenible de los bosques, lo cual supone
un enfoque instrumental de la conservacién, orientada a la sa-
tisfaccién de las necesidades humanas; no obstante, en su caso
dicho enfoque no constituia una visién antropocéntrica de la
tierra. La intencién de extender la ética mds alld de las socieda-
des humanas era, para la joven ecologia de la época, completa-
mente novedosa (Piccolo 1586).

Es importante advertir que el término que Leopold usa es
land que, a diferencia de earth, no hace referencia al planeta
tierra sino a los sistemas de vida que dependen directamente
de los suelos. Podria considerarse que la propuesta de Leopold
es restrictiva, pues no hay en ella un tratamiento de los ecosis-
temas marinos. Las competencias con las que contaba Leopold
no permitian que hablara sobre los océanos, como tampoco

adversidad econdémica y la devastacién ambiental de los afios 30 en Estados

Unidos.

267



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

hablé sobre lo que no conocia de primera mano. Ello no im-
pide que la conceptualizacién de una ética de la tierra (land)
pueda entenderse, a posteriori, como una ética del planeta tierra
(earth). En ambos casos, la afirmacién y defensa de una nue-
va concepcién de las responsabilidades humanas respecto del
medioambiente como comunidad, conserva el sentido de la éti-
ca ambiental propuesta por Leopold.

Como es sabido, el tedlogo alemdn Fritz Jahr introdujo el
término bioética en su articulo de 1927, publicado en la revista
cientifica Kosmos. En él establecia un imperativo bioético: “Res-
peta a todo ser vivo como un fin en si mismo, y trtalo coheren-
temente en tanto sea posible” (Jarh, en Roa-Castellanos y Bauer
102). Jahr sabia que la bioética no era un hallazgo de su época.
En Europa, Francisco de Asis o Jean-Jacques Rousseau fueron
ejemplos de consideracién y amor hacia los animales y plantas.
De acuerdo con Jahr, durante el siglo xix Alemania recibié la
influencia de tradiciones provenientes de la India, en las que
priva la concepcién del mundo unido orginicamente. Leopold,
por su parte, nunca hablé de bioética.? Sus ideas y las de Jahr
corrieron vidas paralelas y, aunque sus planteamientos y enfo-
ques difieren en més de un sentido, ambos autores consideran
indispensable el desarrollo de una ética incluyente de seres vivos
no humanos. Como hemos visto, Leopold la extiende atin mds
al incorporar también a los elementos no vivos del medio am-
biente y, sobre todo, al concebir sistemas enteros como objeto
de consideracién ética. Ya sea que trate de seres humanos o de la
tierra entera, a toda ética le corresponde reconocer a cada indi-

2 Cabe senalar que la ética de la tierra de Leopold inspiré al bioquimico esta-
dounidense Van Rensselaer Potter quien presenté la Bioética como un puen-
te entre ciencias y humanidades. Potter dedicé su libro Bioethics Bridge to
the Future (1971) precisamente a Aldo Leopold (Roa-Castellanos y Bauer).

268



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

viduo como miembro de una comunidad que integra animales
humanos y no humanos, plantas, suelos y agua. (Leopold, A4
Sand County Almanac 239).° La idea de comunidad resulta cru-
cial para entender el pensamiento de Leopold y para sopesar su
relevancia en el dmbito de la ética ambiental. Una comunidad
no es solamente un grupo de agentes biéticos y abidticos, sino
una red de interacciones en la que no hay miembros irrelevan-
tes, incluso si desconocemos cudl es su rol en el entramado de
relaciones. Leopold sabia que nuestro conocimiento de los en-
tornos naturales y de las interdependencias que en ellos se dan
es limitado, pero que justamente por ello es preferible actuar
con precaucion. Dicho de otro modo, el que desconozcamos,
por ejemplo, si la presencia de una especie es o no benéfica para
otra lo que refleja es nuestro desconocimiento, no su escasa o
nula importancia en la comunidad.

Segtin Leopold, las relaciones entre los humanos y la tierra
constituyen la ética mds abarcadora, pues en ella estdn incluidos
todos los seres vivos y todos los elementos abidticos con los que
estdn vinculados. La ética de la tierra no se ha desarrollado atin
porque nos relacionamos con la naturaleza en términos estric-
tamente econdmicos (Leopold, A Sand County Almanac 238).
Desde este dngulo, protegemos lo que nos parece econémica-
mente valioso, y lo hacemos privilegiando nuestros intereses
por encima de la sobrevivencia de individuos o especies par-
ticulares, lo cual compromete la estabilidad de la comunidad.
El canto de las aves, las flores silvestres o incluso ecosistemas

3Las referencias a los textos contenidos en A Sand County Abmanac serdn a la
edicién inglesa (Leopold, A San County Almanac), que tiene una seccién to-
mada por los editores de otra publicacién de Leopold. Solamente cuando se
trate de una cita textual se tomard la edicién espanola de Jorge Riechmann
(Leopold, Una ética de la tierra).

269



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

enteros como pantanos o desiertos son ejemplos de eventos na-
turales sin valor de lucro; ;carecen por ello de valor ecolégico?
La mentalidad econdémica propicia la eliminacién de especies
vegetales que a granjeros o silvicultores les parecen improduc-
tivas o menos rentables que otras, a las que dardn prioridad. El
drbol del que no se obtiene buena madera, la flor silvestre que
no puede ser vendida, el drbol que crece demasiado lento para
ser productivo y, ni se diga, los grandes depredadores que dis-
minuyen la poblacién de animales de caza, sencillamente estor-
ban y son prescindibles para quienes, incapaces de verse como
miembros de la comunidad, se consideran duefios de la tierra
y sus habitantes. Si la mayoria de los seres vivos son de escasa
utilidad econémica ;qué futuro hay para la biodiversidad y, con
ello, para la salud de la tierra?

La ética que Leopold propone es un llamado a renunciar
al antropocentrismo, pues los seres humanos somos tan sélo
una especie entre otras. Como todas las demds, buscamos la
subsistencia y la persistencia de nuestra especie; pero jpor qué
hemos de hacerlo de manera violenta, forzando transformacio-
nes, explotando y exterminando? “Abusamos de la tierra porque
la vemos como una mercancia que nos pertenece. Cuando pen-
semos en la tierra como en una comunidad a la que pertenece-
mos, podremos empezar a usarla con amor y respeto” (Leopold,
Una ética de la tierra prélogo). El respecto al que Leopold aspira
es hacia los individuos y hacia la comunidad como tal, pues una
cosa no puede desligarse de la otra. Este es el enfoque propio de
una conciencia ecoldgica y de la conservacién entendida como
“un estado de armonia entre los hombres y la tierra” (Leopold,
Una ética de la tierra cap. 3). La ecologia nos muestra que la
estabilidad de la comunidad bidtica depende de su integridad.
La explotacién de la tierra es incompatible con su estabilidad; el
uso, alteracién o manejo de la tierra como pretendida fuente de

270



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

recursos no debe conllevar la explotacién. La comunidad biéti-
ca no estd al servicio de los intereses humanos. Leopold sostiene
que, ademds del uso que hacemos de la tierra, podemos y debe-
mos preservar zonas silvestres, en el estado mds natural posible.

En el pensamiento de Leopold es posible encontrar la con-
viccién de que el conocimiento, la produccién de bienes y servi-
cios, la recreacién y cualquier forma de relacién con el entorno
natural requieren de conciencia tanto ética como ecoldgica, asi
como de politicas y acciones consecuentes con tal conciencia.
Tanto la educacién como el sistema econémico deben cambiar
su rumbo. “Me resulta inconcebible que pueda haber una rela-
cién ética con la tierra sin amor, respeto y admiracion por esa
tierra, y una alta estima de su valor” (Leopold, Una ética de la
tierra cap. 3). En esta afirmacién Leopold introduce elementos
afectivos y estéticos, como el amor y la admiracién que, a dife-
rencia del respeto, podrian parecer innecesarios para hablar de
ética. Pero ;necesitamos amar y admirar aquello con lo que nos
vinculamos bajo pardmetros éticamente aceptables? ;No basta
acaso con establecer una relacién respetuosa con los miembros
de la comunidad? En realidad, Leopold no supone que las con-
sideraciones afectivas o estéticas sean una condicién necesaria
para que exista una ética de la tierra; lo que defiende es que
nuestra relacién ética con ella estd impregnada de la fascinacién
y el aprecio que sentimos, al margen del beneficio personal o
social que la tierra pueda brindarnos. Leopold llegé a proponer
que la apreciacién estética impulsa el desarrollo de la relacién
ética con la tierra. Sobre ello volveré mds adelante.

Los términos que enlazan la ecologia y la ética son los de
comunidad e interdependencia, que se implican mutuamente.
El concepto de comunidad tuvo su auge en los anos 20 del
siglo pasado. En ello fue crucial el trabajo del zodlogo britdni-
co Charles Elton a quien Leopold conocié a principios de la

271



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

década de los 30. Para Elton, todo organismo tiene un rol en
la comunidad. De acuerdo con Flader y Callicott, el paradigma
ecoldgico se movi entonces del modelo de naturaleza como or-
ganismo al de naturaleza como sociedad. Sin embargo, el con-
cepto de ecosistema, introducido por el botdnico Arthur Tans-
ley en 1935, probé ser un término técnicamente mds dtil que el
de comunidad. Tansley consideraba que tanto organismo como
comunidad tenfan un cardcter metaférico, por lo que propuso
el de ecosistema, inspirado en la fisica; este nuevo tecnicismo
era “una alternativa completamente abstracta y cientificamente
madura” (Flader y Callicott 7; la traduccién es mia). Sin duda,
en un ecosistema se identifica la interdependencia de los ele-
mentos que lo conforman, sin que ello suponga un compromi-
so ético, como si lo supone el concepto de comunidad como
lo emplea Leopold. Los ecosistemas son locales, por vastos que
sean. La idea leopoldiana de comunidad no delimita territorios
ni temporalidades; puede por ello objetarse que es una nocién
vaga y poco funcional en términos cientificos. Pero justamente
es por la amplitud por lo que Leopold parece haber apostado.
No sabemos dénde ni cudndo empiezan o terminan las rela-
ciones de interdependencia; lo que sabemos —en la actualidad
con mayor claridad y alcance que en la época de Leopold- es
que los seres humanos impactamos en la comunidad de mane-
ras que escasamente podemos prever. La interdependencia de la
que habla Leopold incluye modos de interaccién basados en la
necesidad: un ave necesita un drbol para anidar; un suelo fértil
necesita agua y aire. Sin embargo, siguiendo la interpretacién
de Millstein (2024), hay otras formas de interdependencia,
como la vulnerabilidad. Lo que los miembros de una comuni-
dad hacen o dejan de hacer tiene impacto sobre la estabilidad
o fragilidad de miembros bidticos y abiéticos de la comunidad.

272



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

Como hemos visto, la ética de la tierra habrd de desarrollarse
bajo la misma premisa de la ética de las interacciones humanas:
todos y cada uno de los individuos somos miembros de una
comunidad cuyas partes dependen unas de otras (Leopold, A4
Sand County Almanac 239). Podriamos decir que hasta la roca
mids inerte es miembro de la comunidad biética. El sol mismo,
inalcanzable e inalterable, participa en la comunidad, pues sin
la energfa solar la vida no seria posible. Leopold no menciona
el sol cuando enlista a los miembros de la comunidad, pero
si lo implica al explicar la dindmica de una pirdmide bitica:
las plantas absorben la energfa solar; la energfa fluird en toda
la pirdmide, cuya base es el suelo, en el que crecen las plan-
tas, que alimentan a los insectos y otros herbivoros; los insectos
alimentan a las aves y roedores, que a su vez alimentan a los
carnivoros, ubicados en el nivel superior de la pirdmide. Esta
pirdmide tréfica muestra una de las formas de interdependencia
mds notables entre miembros de una comunidad: la obtencién
de nutrientes y de energfa para procesarlos.* En cada ecosis-
tema, las plantas y animales nativos son cruciales para el fun-
cionamiento de la pirdmide. Aunque a corto plazo la ausencia
de especies nativas pueda pasar inadvertida, tarde o temprano
aparecerd el efecto de su eliminacién. Leopold sabe que los seres
humanos somos, con mucho, los principales responsables del
desplazamiento, disminucién o extincién de especies nativas.
Las interacciones entre miembros de una comunidad biética no
son hechos aislados, pues el tejido de la comunidad se extiende

4 Se extrafia, desde luego, la inclusién de bacterias y hongos, tan importan-
tes para el suelo. Leopold hace muy escasa referencia a microorganismos y
hongos. En un articulo periodistico de 1942 admite que la ciencia sabe que
existe una comunidad de bacterias, insectos y hongos debajo de la tierra, pero
que el conocimiento sobre estos organismos es incipiente (Leopold, “The Last

Stand” 293).

273



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

en el espacio y el tiempo —el largo tiempo de la evolucién—.
Como antes mencioné, puede ser que en muchos casos no sepa-
mos en qué consisten las interacciones, pero sabemos que hay
interdependencia. Tal como entiendo la propuesta de Leopold,
las valoraciones y précticas que buscan fundarse solamente en
el conocimiento cientifico resultan insuficientes a la luz de las
limitaciones de lo que sabemos. Es preciso que se acompanen
de una nocién extendida de respeto y afecto por la comunidad
y cada uno de sus miembros, que nos lleven a evitar posibles
dafios. Leopold considera indispensable que seamos prudentes
y que actuemos con cautela cuando las certezas son escasas.

De acuerdo con Flader y Callicott, el término “ética
de la tierra” hizo su primera aparicién en una conferencia de
1935 titulada “Patologia de la tierra” (Land Pathology). En ella
Leopold hablaba también de una consideracién estética de la
tierra. En el campo se ha abusado de la maquinaria en muy
poco tiempo y el “uso estético” se ha escindido del “uso econé-
mico”. Mientras que en las ciudades hay cierta cultura estética,
el campo parece haber perdido el sentido de lo bello y muchos
propietarios rurales no muestran interés mds que por lo que
puede proporcionarles una ganancia econémica.

Leopold consideraba que hay tres condiciones para que
pueda surgir una ética de la tierra. La primera es la protecciéon
del interés publico en tierras privadas; los propietarios son en
realidad custodios de la tierra y sus valores, tanto econdémicos
como estéticos. En virtud de que tales valores son publicos, los
propietarios tienen la responsabilidad social de cuidar la tierra
(Leopold, “Land Pathology” 217). La segunda condicién es la
renovacién de la estética de la tierra en la cultura rural. Y la
tercera, ya en marcha, consiste en la implementacién y perfec-
cionamiento de pricticas de recuperacién ambiental (Leopold,
“Land Pathology” 215). La ética de la tierra, como la empe-

274



VALENCIANA, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

zaba a pensar Leopold desde entonces, provenia de la aplica-
cién adecuada del conocimiento y de lo que podriamos llamar
una “nueva sensibilidad” social y personal, ética y estética a la
vez. Su comprensién de lo estético es intuitiva y, digamos, co-
loquial, mds que filoséfica, lo cual no impide que encontremos
una genuina reflexién respecto del lugar que ocupa lo estético
en la vida humana. La apreciacién y el goce que tenemos de los
entornos naturales parecen ser para Leopold impulsos primige-
nios, tan inmediatos que no requieren justificacién alguna. Si
seguimos el hilo de lo que plantea, es posible trazar esta analo-
gia: asi como una parcela puede ser despojada de la flora y la
fauna nativas, el sentimiento estético también puede ser despla-
zado por el interés econdémico. En la conferencia sobre la pato-
logia de la tierra, Leopold propone conciliar utilidad y belleza.
Si bien algo util no necesariamente es bello, y algo bello no
necesariamente es util, la idea de Leopold es que una cualidad
no excluye la otra. Sin embargo, cabria preguntar si en algin
momento la utilidad deja de ser una pauta antropocéntrica. La
Unica respuesta que podemos ofrecer es que, a la luz de las no-
ciones ecoldgicas que cada vez tomardn mads fuerza en el pen-
samiento leopoldiano, lo que es ttil para los humanos no debe
serlo a costa del dano a la comunidad bidtica. Un entorno rural
sano, aunque manejado por los humanos, tendria entonces que
exhibir diversidad e integridad y, de este modo, manifestar la
belleza natural. Hasta aqui, la inclusién de la belleza resulta muy
razonable y sugerente. Ahora bien, ;no puede la expectativa de
belleza tener consecuencias desfavorables o hasta perturbadoras
para nuestra relacién con la tierra? Llevemos la preocupacién
de Leopold respecto de los intereses econémicos al campo de
la apreciacién estética. Dificilmente podriamos decir que to-
dos los miembros de la comunidad cumplen con los cdnones
de belleza dominantes. ;Qué haremos —o que hacemos— en el

275



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

jardin con los insectos que nos disgustan o a los que tememos,
sin saber siquiera si son o no peligrosos para nuestra integridad?
;Cbémo elegimos la fruta que comemos? ;Qué dejamos fuera y
que enmarcamos en el recuadro de nuestras preferencias? A la
luz de la propuesta ética de Aldo Leopold, parece que la belleza,
como categoria estética positiva, tiene una peculiar fuerza en la
conciencia ambiental, siempre y cuando no quede restringida
a una nocién ornamental y complaciente. La belleza de la que
Leopold habla es la que manifiesta la integridad de la comu-
nidad y sus miembros. En este sentido, no puede entenderse
como una cualidad aislada, sino eminentemente relacional.

Leopold no ofrece una conceptualizacién que permita iden-
tificar qué entiende por belleza. Lo que si presenta es la impli-
cacién entre la integridad de la comunidad biética y su belleza.
El sentido de la ética de la tierra me lleva a pensar entonces
en una estética del entorno natural atravesada por la bioética
ambiental de corte leopoldiano, en la que la comunidad y la
interdependencia abren la posibilidad de apreciar la naturaleza
como un complejo entramado. A mi juicio, tal apreciacién ha-
bria de convocar también a la inquietud, el desasosiego, incluso
el terror ante el desequilibrio o la vulnerabilidad de la integri-
dad de la comunidad bidtica, pues la admiracién y el gozo ante
la belleza no son lo tnico posible o relevante en la relacién es-
tética con la naturaleza. La sensibilidad estética no serfa previa
a la ética ni lo contrario; tendriamos, en cambio, un circuito en
el que ambas se retroalimentan y que nutren la comprensién de
la naturaleza como comunidad.

276



Varenciana, ISSN IMPRESA: 2007-2538, ISSN ELECTRONICA: 2448-7295,
NUM. 37, ENERO-JUNIO DE 2026, PP. 259-278

Referencias

Flader, Susan y Baird Callicott. “Introduction”. 7he River of the
Mother of God, and Other Essays by Aldo Leopold, Wisconsin
University Press, 1991, pp. 3-31.

Kohler, Robert E. “Paul Errington, Aldo Leopold, and Wildlife
Ecology: Residential Science”. Historical Studies in the Natu-
ral Sciences, vol. 41, nim 2, mayo 2011, pp. 216-54.

Leopold, Aldo. A Sand County Almanac. With Essays on Con-
servation from Round River. Oxford University Press, 1966.

. Una ética de la tierra. Catarata, 2017.

. “The Last Stand”. 7he River of the Mother of God, and
Other Essays by Aldo Leopold, Susan Flader y Baird Callicott
(eds.), University of Wisconsin Press, 1991, pp. 290-294.

. “Land Pathology”. The River of the Mother of God, and
Other Essays by Aldo Leopold, Susan Flader y Baird Callicott
(eds.). University of Wisconsin Press, 1991, pp. 212-217.

Lutz Warren, Julianne. Leopold’s Odyssey. Island Press, 2016.

Meine, Curt. “Conservation Biology: Past and Present®. Con-
servation Biology for All, Navjot Sodhi y Paul Ehrlich (eds.).
Oxford University Press, 2010, pp.7-26.

. “Moving Mountains. Aldo Leopold and A Sand County
Almanac”. Aldo Leopold and the Ecological Conscience, Ri-
chard L. Knight y Suzanne Riedl (eds.). Oxford University
Press, 2002, pp. 14-27.

Millstein, Roberta. 7he Land is our Community. Aldo Leopold's
Environmental Ethic for the New Millenium. The University
of Chicago Press, 2024.

277



LA NATURALEZA COMO COMUNIDAD EN LA ETICA DE ALDO LEOPOLD

Piccolo, John. “Celebrating Aldo Leopold’s land ethic at 707,
Conservation Biology, vol. 34, nim 6, mayo 2020, pp. 1586—
1588.

Riechmann, Jorge. “Introduccién”. Una ética de la tierra. Ca-
tarata, 2017.

Roa-Castellanos, Ricardo y Cornelia Bauer. “Traduccién de los
Textos Sobre el Imperativo Bioético y la Biopsicologia de
Fritz Jahr (1929-1933)”. Revista Latinoamericana de Bioéti-
ca, vol. 9, niim. 2, julio-diciembre 2009, pp. 92-105.

Shilling, Dan. “Aldo Leopold Listens to the Southwest.” Journal
of the Southwest, vol. 51, nam. 3, otono 2009, pp. 317-50.

278





